Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados
coloniales en la historia y la historiografia*

Javier Garcia Fernandez
Universitat Pompeu Fabra — Grup de Recerca en Imperis,
Metropolis i Societats Extraeuropees (Grimse), Barcelona

https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Como citar este articulo: Garcia Fernandez, Javier. 2023. “Descolonizar el pasado. Perspec-
tivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia”. Antipoda. Revista de
Antropologia y Arqueologia 51: 51-75. https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Recibido: 15 de junio de 2022; aceptado: 14 de diciembre de 2022; modificado: 15 de enero de 2023.

Resumen: tras mas de tres décadas de teorias criticas con el colonialismo
cultural, muchas son las voces que han reclamado otra forma de interpretar,
pensar y expresar el mundo. Las ciencias sociales y las humanidades han
estado, en las ultimas décadas, en el centro de un debate sobre las implica-
ciones epistemolodgicas e intelectuales de la dominacién colonial occidental
sobre territorios de América Latina, Africa y Asia. En torno a la critica
del eurocentrismo en las ciencias sociales se puede encontrar corrientes
como la critica poscolonial, los estudios subalternos, la teoria decolonial,
el marxismo afroamericano, el feminismo chicano y fronterizo, el pensa-
miento indigena o las epistemologias del sur. La emergencia de estas teorias
criticas con el eurocentrismo ha llevado a un proceso de profunda renova-
cion tedrica en el ambito de las ciencias sociales que ha puesto en cuestion los
legados eurocéntricos, los proyectos coloniales y la hegemonia de las univer-
sidades occidentalizadas. La produccién historiografica ha quedado, en cierta
medida, al margen de esta renovacién tedrica que han vivido las humani-
dades y las ciencias sociales. El presente articulo recapitula las contribuciones
fundamentales que aportan las teorias criticas con el eurocentrismo para
la formacion de una nueva historiografia que sea superadora de los legados
del saber eurocéntrico y colonial. Se revisan las aportaciones fundamentales

El presente articulo constituye la publicacion de una parte de la investigacion desarrollada al calor del
proyecto “Memoria y lugares de memoria de la esclavitud y el comercio de esclavos en la Espafia contempo-
ranea” financiado por la Agencia Estatal de Investigacion del Ministerio de Ciencia del Gobierno de Espana.
La convocatoria concedida corresponde al afio 2019, siendo el codigo del proyecto PID2019-105204GB-100.
El proyecto ha sido liderado y dirigido por Martin Rodrigo i Alharilla, Profesor Titular de Historia contem-
poranea del Departamento de Humanidades de la Universidad Pompeu Fabra de Barcelona.

v
—_

PANORAMICAS =


https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

52

a la forma de interpretar el pasado de los estudios poscoloniales, la historia
subalterna y la teoria decolonial para pensar en la formulaciéon de una nueva
teoria de la historia y una nueva historiografia no eurocéntrica. Se propone
que esta busque examinar criticamente las implicaciones del legado colonial en
la forma de concebir el pasado tanto de la propia historiografia como del resto
de ciencias sociales y humanidades.

Palabras clave: antropologia histdrica, estudios subalternos, estudios posco-
loniales, historiografia, legados coloniales, teoria decolonial.

Decolonizing the Past. Critical Perspectives on Colonial Legacies in History
and Historiography

Abstract: More than three decades of theories critical of cultural colonia-
lism have given rise to many voices calling for a different way of interpreting,
thinking, and expressing the world. In recent decades, the social sciences and
humanities have played a central role in the debate on the epistemological
and intellectual implications of Western colonial domination over territo-
ries in Latin America, Africa, and Asia. The critique of Eurocentrism in the
social sciences encompasses currents such as postcolonial critique, subaltern
studies, decolonial theory, Afro-American Marxism, Chicano and border
feminism, indigenous thought, and epistemologies of the South. The emer-
gence of these theories that are critical of Eurocentrism has brought about
a process of profound theoretical renewal in the social sciences that has
called into question Eurocentric legacies, colonial projects, and the hege-
mony of Westernized universities. Historiographic production has remained,
to a certain extent, on the margins of this theoretical renewal undergone
by the humanities and social sciences. This article recapitulates the funda-
mental contributions of theories critical of Eurocentrism to the formation of
a new historiography that overcomes the legacies of Eurocentric and colo-
nial knowledge. We review the fundamental contributions of postcolonial
studies, subaltern history, and decolonial theory to the interpretation of the
past in order to think about the formulation of a new theory of history and
a new non-Eurocentric historiography. We propose that this should critically
examine the implications of the colonial legacy in how historiography itself
and the rest of the social sciences and humanities conceive the past.

Keywords: Colonial legacies, decolonial theory, historical anthropology,
historiography, postcolonial studies, subaltern studies.

Descolonizar o passado. Perspectivas criticas com os legados coloniais na
historia e na historiografia



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

Resumo: apds mais de trés décadas de teorias criticas com o colonialismo
cultural, muitas sdo as vozes que reivindicam outra forma de interpretar,
pensar e expressar o mundo. As ciéncias sociais e as humanas vém estado,
nas ultimas décadas, no centro de um debate sobre as repercussdes episte-
mologicas e intelectuais da dominagao colonial ocidental sobre territérios da
América Latina, da Africa e da Asia. Em torno da critica do eurocentrismo
nas ciéncias sociais, pode-se encontrar correntes como a critica do pés-colo-
nial, os estudos subalternos, a teoria decolonial, o marxismo afro-americano,
o feminismo chicano e fronteiri¢o, o pensamento indigena ou as epistemolo-
gias do Sul. A emergéncia dessas teorias criticas com o eurocentrismo vem
levado a um processo de profunda renovacédo tedrica no &mbito das ciéncias
sociais que tem colocado em questdo os legados eurocéntricos, os projetos
coloniais e a hegemonia das universidades ocidentalizadas. A produgio
historiografica fica, em certa medida, & margem dessa renova¢do tedrica
que as humanas e as ciéncias sociais vivem. Este artigo recapitula as contri-
buicdes fundamentais das teorias criticas do eurocentrismo para formar uma
nova historiografia que supere os legados do saber eurocéntrico e colonial.
Sdo revisadas as contribuicdes fundamentais para a forma de interpretar o
passado dos estudos pos-coloniais, a historia subalterna e a teoria decolonial
para pensar na formulacdo da nova teoria da histdria e da nova historio-
grafia ndo eurocéntrica. E proposto que esta busque examinar criticamente
as repercussodes do legado colonial na forma de conceber o passado tanto da
propria historiografia quanto das ciéncias sociais e humanas.

Palavras-chave: antropologia historica, estudos subalternos, estudos pos-co-
loniais, historiografia, legados coloniais, teoria decolonial.

lafio 2021 sera recordado por los historiadores como el aio de las rebe-
liones contra las estatuas (Rincén 2020). En Bristol, Bogota, Santiago
de Chile, Edimburgo, Johannesburgo, Barcelona, Boston y otras
ciudades hemos visto como activistas jovenes han confrontado toda
una serie de patrimonios historicos que homenajeaban el pasado
colonial. Lo han hecho en medio de movilizaciones sociales contra la violencia
racial, protestas contra los gobiernos o acciones simbolicas contra el colonia-
lismo. Las acciones que han emprendido incluyen: estatuas derribadas, cambios
de nombres en plazas, calles y avenidas o episodios de violencia contra espacios
publicos (Strausfeld 2021). En este contexto, se debe considerar que el ano 2018
fue el ano en que Francia admitié su responsabilidad en las torturas y desapa-
riciones durante la guerra colonial en Argelia (Bassets 2018). En el afio 2021
el rey Felipe de Bélgica pidi6 oficialmente perdén por los crimenes y abusos

v
w

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

54

coloniales a sesenta afios de la independencia del Congo. En 2021, Alemania ha
accedido a devolver a Nigeria los bronces de Benin (Miiller 2021), saqueados
durante el siglo XIX por los soldados britdnicos. Ademas de estas reparaciones
hay cuestiones que siguen abiertas en relacion al pasado colonial. La carta del
presidente de México Andrés Manuel Lopez Obrador reclamando palabras de
perdén a la Monarquia espaiiola o las palabras del expresidente de Peru Pedro
Castillo en su toma de posesion frente al rey de Espana Felipe VI son algunas
de las confrontaciones institucionales a la que hemos asistido en estos dltimos afos
(Lafuente 2019). El quinto centenario de la conquista castellana de Tenochtitlan,
las transformaciones de un mundo multipolar, el auge de potencias como China,
Iran, Brasil, Rusia, Japon y el repliegue de los Estados Unidos y Europa en el contexto
geopolitico generado por la pandemia han provocado que afloren toda una nueva
serie de movilizaciones sociales, debates mediaticos y reinterpretaciones sobre el
pasado, especialmente sobre el pasado colonial, los proyectos imperiales y las violen-
cias producidas en el seno de las conquistas militares y las anexiones.

Todo esto debe analizarse en el contexto de lo que denomino la tercera era de
la descolonizacién. La primera era de la descolonizacion, producida entre finales del
siglo XVIII y principios del XIX, fragment6 los antiguos Imperios en unidades
menores que heredaron el proyecto de imperios universales. Esto sucedi6 tras la
independencia de los Estados Unidos de América (1781), el Primer Imperio Mexi-
cano (1821-1823) o el proyecto de la Gran Colombia (1819-1831). La segunda era de
descolonizacién se produjo entre el final de la Primera Guerra Mundial y el final de la
Guerra Fria (1917-1989). Esos procesos de descolonizacidén crearon nuevos paises y
sociedades que ya tenian una critica a la idea de Imperio y un compromiso politico
con el derecho a la descolonizacién y a la autodeterminacion. Pero atin no se cues-
tionaban las formas de conocer, interpretar la realidad y pensar el mundo. La tercera
era de la descolonizacion, como propongo llamarla, surge desde finales de los afios
ochenta hasta nuestros dias e implica no solo una critica del colonialismo administra-
tivo o del neocolonialismo econdémico, sino también de las formas de conocimiento
y pensamiento desarrolladas e impuestas por el colonialismo y el imperialismo en
todo el mundo. Las resistencias de esta tercera era muestran el rechazo y la impugna-
cion del legado cultural, epistemoldgico y ontologico del colonialismo. Por lo tanto,
impugnan sus representaciones, monumentos, universidades y museos.

Ademas de todo esto, tenemos que considerar el auge de los estudios poscolo-
niales, decoloniales, las corrientes de epistemologias del sur que viene anticipando este
malestar producido en todo el sur global. Pero, asi como en la antropologia, la critica
literaria, la filosofia, los estudios de género o la filosofia ha habido un importante
desarrollo teédrico de producciones poscoloniales, no podemos decir lo mismo de
la historiografia, que continta siendo la asignatura pendiente. El presente articulo
condensa algunas de las contribuciones mas relevantes de los estudios poscoloniales
al campo de la historiografia con el interés de que renueve la disciplina e incorpore
voces y enunciaciones tedricas propias de las corrientes poscoloniales. Se analizara,



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

en primer lugar, la emergencia de los llamados estudios poscoloniales desde finales
de los afios ochenta, sus causas, las lineas centrales de su propuesta tedrica y
las primeras discusiones con la historiografia. En segundo lugar, se desarrollard las
aportaciones en el terreno de la critica historiografica de los autores de la llamada
escuela de los subaltern studies. En tercer lugar, se destacaran contribuciones al
estudio del pasado realizadas por los tedricos del grupo de modernidad colonia-
lidad, especificamente por Walter Mignolo y Anibal Quijano.

Produccion historiografica y razon poscolonial: articular un
(des)encuentro epistémico sobre las formas
de pensar el pasado

sPor qué no se ha producido atin una discusiéon poscolonial al interior del campo
historiografico? ;Es posible una produccion historiografica superadora de la filo-
sofia de la historia occidental, evolucionista y teleoldgica? ; Cémo construir practicas
historiograficas mas alla de los legados coloniales y los proyectos imperiales? ;Qué
tienen que ensefar las corrientes poscoloniales y decoloniales al campo de la histo-
riografia a la hora de generar conocimiento histdrico no eurocéntrico? Al calor de la
investigacion, la revision bibliografica, la puesta en discusion y el anlisis especifico
de las diferentes corrientes tedricas poscoloniales, subalternas y decoloniales, se va
a exponer una serie de contribuciones a las corrientes historiograficas actuales. El
objetivo, es construir un nuevo campo de estudios histéricos que pueda dialogar
con los estudios poscoloniales, los estudios subalternos, la critica literaria, el orien-
talismo, los feminismos decoloniales, la teoria decolonial y las epistemologias del
sur. Como ya se ha sefialado en otros lugares, el poscolonialismo nace también de la
coyuntura de crisis del occidentalismo y de las nuevas emergencias tedricas e intelec-
tuales nacidas en el sur global (Bhabha 2007; Mignolo 2015; Sousa Santos 2006). En
un primer momento, el concepto poscolonialismo referia a un contexto temporal,
cronoldgico, que se inaugura tras las independencias de los territorios coloniales de
Gran Bretafia y Francia en Africa y en Asia en la segunda mitad del siglo XX. El
desorden mundial nacido del final de la guerra fria y la emergencia de nuevos espa-
cios geopoliticos y culturales llaman la atencién sobre este repliegue de Occidente.

Lo cierto es que ha habido importantes trabajos para decolonizar los pasados
producidos desde otras disciplinas como la filosofia (Sdnchez-Antonio 2021) o
la antropologia (Goiklea-Amiano 2020). Los trabajos fundamentales para pensar
histéricamente mundos mas alld de la imaginacion occidental han sido producidos
siempre desde el campo de la antropologia histdrica. Toda la serie de imaginarios por
los cuales las sociedades occidentales han interpretado y teorizado el pasado de las
sociedades colonizadas, por lo tanto el pasado del mundo, han sido siempre narra-
tivas producidas por la antropologia.

Podemos decir que la publicacién en 1922 de la obra clasica Argonauts of the
Western Pacific de Bronistaw Malinowski inaugura una nueva forma de teorizar el

w
v

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

56

pasado de las sociedades no occidentales mediante la etnografia. Asi, el acercamiento
a las sociedades no occidentales representaba, en términos lineales para la antro-
pologia europea y occidental un viaje al pasado. La obra también clasica de Claude
Lévi-Strauss Tristes Tropiques del afio 1955 trata de relativizar el supremacismo occi-
dental, optando por considerar los procesos de cambios de forma compleja y diversa.
Sin embargo, su propia mirada no escapa al cardcter universalista y eurocéntrico
propio de la antropologia estructuralista francesa. Seria décadas mds tarde cuando
la obra del antropodlogo norteamericano Eric Wolf Europe and the People without
History (1982) pondria sobre la mesa la ruptura de las temporalidades entre las
sociedades europeas y el resto del mundo a través de una cierta antropologia del
tiempo. Seglin sus planteamientos las sociedades y pueblos que no hubieran sido
parte de las transformaciones que vivieron las sociedades europeas estarian fuera
de la historia. También iba a ser central la publicacion en el afio 1983 de The Innocent
Anthropologist. Notes from a Mud Hut de Nigel Barley en la que el autor reacciona
a muchas de las cuestiones que la etnografia produce en términos de relaciones de
poder, colonialismo cultural o jerarquias de dominacién epistemoldgicas.

Durante de la década de los ochenta se veria un conjunto de obras impactar
el mundo de las ciencias sociales. Estas justamente llamaban la atencién sobre la
colonialidad cultural y las formas de dominacion intelectual en las ciencias sociales y
las humanidades —especificamente la antropologia y la historia— de la universidad
occidentalizada (Grosfoguel 2013). En el afio 1979 se publica Orientalism del pales-
tino Edward Said y en 1981 Women, Race and Class de la pensadora afroamericana
Angela Davis. En 1983 aparecen de The Prose of Counter Insurgecy del pensador indio
Ranajit Guha y México profundo: una civilizaciéon negada del antropologo mexicano
Guillermo Bonfil Batalla. Y 1987 es el afio de publicacién de Borderlands/La fron-
tera: The New Mestiza de la pensadora chicana Gloria Andalzua y de Decolonising The
Mind: The Politics of Language in African Literature del keniata Ngugi Wa Thiongo.

En palabras de Walter Mignolo, “el surgimiento de un orden mundial multi-
polar desentrafia las multiples historias, desde el periodo de occidentalizacion,
imperialismo, colonizacién y hegemonia de Occidente hasta la era de desoccidenta-
lizacién y la decolonialidad” (Mignolo 2015, 138). Pero no debemos en ningtin caso
confundir el momento histdrico poscolonial, como periodo que se inaugura tras el
final del colonialismo, con el ejercicio de producir un saber poscolonial. El poscolo-
nialismo no seria solamente un momento a partir del cual se acaba el colonialismo,
sino que constituye una posicion critica frente a sus legados. El pos de poscolonial,
(al igual que el pos de posmoderno) no implica separacion, sino un deseo de supe-
racion, de transcender e ir mas alld en una situacién, aun colonial.

Como ha sefialado el autor indio Saurabh Dube, las primeras grandes tareas a la
se enfrento la literatura anticolonial y la nueva historiografia que nacieron del periodo
poscolonial fueron, primero, la de reflexionar sobre la elaboraciones de teorias que
analizaran los discursos coloniales y, segundo, la de examinar las proyectos impe-
riales que han tenido un papel clave en la elaboracion de disciplinas y corrientes



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

tedricas como las antropologias historicas o las historias etnograficas (Dube 1999).
En este sentido, segtin Maria Paula Meneses, la decolonizacién de la antropologia en
las universidades de paises recién independizados iba a ser una cuestion crucial y de
primer orden. En primer lugar para devolver las sociedades africanas a la contempo-
raneidad (Garcia-Fernandez 2019a). Las antropologias occidentalizadas del periodo
colonial habian construido una diferenciacion temporal entre el mundo occidental
contemporaneoylassociedadesasillamadasatrasadasalascualesselesnegabalacontem-
poraneidad y se las nombraba como reductos del pasado (Garcia-Fernandez 2019a)".
Luego, otra tarea fundamental ala que se vieron convocadoslos autores delas diferentes
producciones poscoloniales fue la de revisar criticamente las categorias con las que la
tradicion colonial y eurocéntrica habia producido los grandes discursos histoéricos y
lasrepresentaciones culturales que determinaban la historia delos territorios coloniales
en relacion con la historia de la metrépoli (Bhabha 2007).

Boaventura de Sousa Santos (2006), en una linea similar, define el poscolonia-
lismo como un conjunto de corrientes tedricas y analiticas cuyo origen compartido
son los estudios culturales, pero que se cruzan con la tradicién antimperialista, la
escuela del desarrollo desigual, la teoria de la dependencia y los movimientos
altermundistas del sur global nacidos al calor del Foro Social Mundial. La cone-
xidn entre todas las corrientes intelectuales poscoloniales pone de presente que las
relaciones desiguales entre el norte y el sur fueron construidas por el colonialismo.
El fin del colonialismo, sefala Santos, “no trajo consigo el fin del colonialismo en
cuanto relacion social, en cuanto mentalidad ni como forma de sociabilidad auto-
ritaria y discriminatoria” (Sousa Santos 2006, 39). Ademas de las anteriores, una
de las complejidades que tuvieron que asumir los intelectuales poscoloniales fue
la de reconocer que las sociedades colonizadas no partian de una sola dicotomia
entre dos culturas que se confrontan en el contacto colonial. Por el contrario, existe
una superposicion de herencias coloniales que se ha de tener en cuenta en las nuevas
teorizaciones poscoloniales, especialmente las teorizaciones que pretender tener una
cierta profundidad en relacién a las interpretaciones del pasado (Mignolo 2015).

A partir de aqui, corresponde comprender cudl es la relacién compleja que se
establece entre las concepciones de posmodernismo y poscolonialismo en relacién
a la produccion historiografica que puede nacer de este cruce de posiciones tedricas.
Segun Boaventura de Sousa Santos (2006) la critica al universalismo y al historicismo
fueron itinerarios compartidos por el posmodernismo y el poscolonialismo que,
ademads, se acompafiaron durante un tiempo hasta la critica del occidentalismo. La
critica a Occidente que nacid de las literaturas posestructuralistas y posmodernas
conect6 rapidamente con los intelectuales no occidentales que emprendieron una

1  En esta entrevista que realicé la pensadora africana Maria Paula Meneses realiza un profundo repaso
por la serie de rupturas que vivio la antropologia occidentalizada practicada en los paises africanos que
obtuvieron su independencia en el tltimo tercio del siglo XX como Mozambique (1974), Angola (1975),
Zimbabue (1980) o Namibia (1990) (Garcia-Ferndndez 2019a).

vl
~N

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

58

nueva etapa de desarrollo de dicha critica a Occidente, desde lo que se ha llamado
la diferencia colonial y la lucha por el reconocimiento (Sousa Santos 2006).

Las producciones poscoloniales también deben ser sefialadas como narrativas
que al menos intermedian de dos formas entre el mundo occidental. La primera,
seria lo que Sousa Santos (2006) ha llamado el pensamiento poscolonial de oposi-
cién. Con este concepto el autor portugués trata de senalar la funcién opositiva
de los discursos poscoloniales que confrontan con las narrativas occidentales,
los discursos coloniales y los paradigmas eurocéntricos. Mucho antes de que se
puedan constituir saberes territoriales o ciencias sociales con escenarios tedricos
autocentrados, los discursos poscoloniales tuvieron la funcién de tomar distancia
critica con los legados tedricos del imperialismo y del colonialismo. Esto sucedié
tanto en las universidades occidentales, como no occidentales.

Esta primera funcion de intermediacién de la producciéon poscolonial nos
lleva a la segunda, sefialada muy certeramente por el autor de origen ghanés Kwame
Anthony Appiah (2006). En muchas ocasiones los teéricos de paises del sur global
han proyectado formulaciones sobre cuestiones coloniales o poscoloniales que se han
constituido como un producto interno a los circuitos académicos occidentales
reproduciendo asi aquello a lo que trataron de enfrentarse. En muchos casos, inte-
lectuales como Edward Said, Homi K. Bhabha, Joseph-Achille Mbembe han sido
autores muy centrados en las discusiones académicas en el contexto de las univer-
sidades europeas o norteamericanas. En ocasiones con muy poco contacto con
aquellos contextos culturales o circuitos geoculturales que trataban de representar.
Esto nos alerta sobre la posibilidad de que ciertos discursos poscoloniales, afros,
orientalistas o latinoamericanos sean meramente representaciones occidentales
para consumo de las élites académicas occidentales (Makaran y Gaussens 2020).

A pesar de que, como se ha sostenido, no se ha dado atn un debate amplio
entre los estudios poscoloniales y las producciones historiograficas, diferentes
autores y corrientes han ido construyendo una especifica critica historiografica
desde los posicionamientos poscoloniales y decoloniales. Una primera critica
textual a las fuentes y a las narrativas histdricas fue sefialada en los aflos noventa
por el pensador de origen haitiano Michel-Rolph Trouillot cuando sefialaba que “en
términos vernaculos, la historia significa tanto los hechos ocurridos como la narra-
tiva de esos hechos” ([1995] 2015, 2).

En otro sentido, los académicos e intelectuales del tercer mundo formularon
una critica a los discursos y sistemas de representaciones europeas sobre sus conti-
nentes, paises e historias nacionales, afirmando que dichos discursos universalizaban
la experiencia europea y situaban la subjetividad del colonizado siempre en relacion
con esa historia, representada como historia universal. De esta forma, denunciaban
coémo las representaciones eurocéntricas negaban la especifica experiencia histé-
rica de todos los territorios que no pertenecieran al llamado mundo occidental. Los
tedricos poscoloniales trataron de rescatar otras narrativas historicas, otras voces,
otras literaturas que permitieran aflorar nuevas identidades y nuevos horizontes



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

poscoloniales para las sociedades recién independizadas, para aquellas que conti-
nuaban bajo dominio colonial o para aquellas otras que se encontraran en contextos
de luchas de liberacién nacional. Como sefala Walter Mignolo, son “practicas
tedricas que se manifiestan a raiz de las herencias coloniales, en la intersecciéon de
la historia moderna europea y las historias contramodernas coloniales” (Mignolo
1995b, 92). El periodo poscolonial permitié un nuevo campo para la produccién
intelectual que fuese més alld de la teoria académica del periodo colonial. Un nuevo
campo de produccion tedrica desde un nuevo locus de enunciacion diferencial, de
nuevas representaciones y reapropiaciones culturales, artisticas, literarias y acadé-
micas que permitieran comprender las complejas relaciones culturales, politicas y
econémicas que se daban a partir del contacto colonial y durante la experiencia de
dominacién imperialista (Mignolo 1995b; Vega 2001).

Los tedricos poscoloniales rapidamente comenzaron a comprender que
no solo debian poner en discusion los efectos contemporaneos del colonialismo.
También iba a ser necesaria una reconstruccion de las narrativas histdricas acerca
de los periodos de dominacién colonial. Ello implicaba analizar en qué medida
los efectos de la dominacion colonial no se agotaban con el fin de las administra-
ciones coloniales (Vega 2001). Esta segunda parte fue asumida desde el principio por
toda una serie de autores e intelectuales anticoloniales y poscoloniales. Me refiero a
la explicacion sobre las prolongaciones del colonialismo mas alla del fin de las admi-
nistraciones metropolitanas, llamadas neocolonialismo por Kwame Nkruma (1996),
capitalismo dependiente por los tedricos de la dependencia (Santos 1991; Hinkelam-
mert 1999; Marini 1977) o colonialidad del poder por Anibal Quijano (2000b, 2000a).

Sin embargo, reformular los marcos de interpretacién del pasado en términos
de conquistas, imperios, expansion, herencias coloniales, economias dependientes,
periferias, etnicidades, mestizajes, aculturacion y resistencias ha sido una tarea mucho
mas fragmentaria. A pesar de la necesidad asumida colectivamente de descolonizar
la historia, no se ha puesto ain en comun una metodologia critica ni una filosofia
de la historia no eurocéntrica. La produccién puramente historiografica ha quedado
fundamentalmente al margen de esta reflexién poscolonial, mientras que los estudios
poscoloniales han producido teoria al margen de los debates historiograficos, una
teoria social, que podriamos llamar ahistoriogrdfica®. Por otro lado, la falta de un cues-
tionamiento poscolonial de las formas de produccién historiografica ha llevado
a mantener esa Historia, con mayuscula, en un pedestal. Lo anterior implica un
alejamiento de la propia critica y de los propios giros culturales contemporaneos,
construyendo historiografias como relato ontolédgico, alejado del resto de debates
actuales en las ciencias sociales y las humanidades (Mignolo 2015). Lo que se
hara a continuacidén es recorrer algunas de las contribuciones fundamentales de

2 Segun el Diccionario de la Lengua Espaiiola, ahistérico quiere decir: “que estd al margen de la historia”
(RAE 2022), https://dle.rae.es/ahistorico. Me refiero con el concepto de ahistoriogréfico a todas aquellas
producciones tedricas que son ajenas a la historiografia o que no se relaciona con ella y que se sittan al
margen de los debates historiograficos contemporéneos.

v
o

PANORAMICAS =


https://dle.rae.es

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

60

las producciones poscoloniales a la revisién critica de la historiografia. Se trata de
recoger posibles aportaciones de las diferentes escuelas y corrientes poscoloniales
que contribuyan a una revision critica y poscolonial de las producciones historio-
graficas actuales. Se va a transitar dos de las corrientes que desde mi punto de vista
son fundamentales para la renovacion historiografica. Estas son la escuela de los estu-
dios subalternos de la India y la teoria decolonial latinoamericana. En el recorrido
que se hara por cada una de estas escuelas se reunira una serie de posibles contribu-
ciones para un debate historiografico poscolonial que atn esta por construir.

Los estudios subalternos de la India: una historiografia poscolonial
desde la periferia

La primera corriente propiamente poscolonial que contribuye de forma contun-
dente a la renovacion historiografica desde un espacio discursivo no occidental sera
la constituida por los intelectuales del Grupo de Estudios Subalternos (Subaltern
Studies Group) nacida en la India y en Gran Bretafa. Esta conformada por intelec-
tuales indios o de origen indio radicados en universidades del mundo anglosajon. La
llamada Escuela de Estudios Subalternos nace en torno la publicacion de la serie
Writings on South Asian History and Society, de la Oxford Univesity Press, en su
sede de Delhi, India. La coleccion fue dirigida por Ranajit Guha desde 1982 a 1989.
A partir de esa fecha comenz6 a ser editada colectivamente por otra serie de autores
del grupo, mas jovenes, como Dipesh Chakrabarty o Gyan Prakash. El grupo inau-
gura una serie de cuestionamientos tedricos en torno a qué significa pensar la nacion
india en el periodo poscolonial. También se cuestionan cémo pasar de una Historia
producida en el periodo colonial a una historia que vaya mas alla de los legados
del colonialismo britédnico en la India (Banerjee 2010). Como sefiala la historiadora
india radicada en el Colegio de México, Ishita Banerjee:

Los Estudios Subalternos nacen de una desilusion con la forma en la que el Esta-
do-nacién independiente de India se habia conducido hasta ese momento. Por
ejemplo, la guerra con China en 1962 y la declaracion del “estado de emergencia”
durante el primer periodo del gobierno de Indira Gandhi entre 1975 y 1977, que
marcaron momentos de crisis para la nacion [...]. La fuente de la desilusion era
la falla de las promesas hechas por el movimiento nacionalista contra el régimen
britdnico, mientras que para la generacion mas joven (nacida después de la inde-
pendencia), la desilusion surgia del desencanto ante el Estado-nacion. (2010, 101)

El Grupo de Estudios Subalternos de la India nace desde un primer momento
liderado por Ranajit Guha y Partha Chatterjee entre otros. Sus influencias inte-
lectuales fundamentales iban a ser la tradicién de historiografia social y marxista
britanica, el concepto de hegemonia formulado por Antonio Gramsci y la filosofia
francesa posestructuralista de Michael Foucault y Jacques Derrida. Entre los obje-
tivos del grupo estaba recuperar una historia de las clases subalternas en la India,
destacar al campesinado como actor politico y como sujeto de su propia historia,



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

asi como reconocer el legado de inspiracion maoista del marxismo en la India como
forma de confrontacién con la crisis reformista de la Unién Soviética, sobre todo a
partir del surgimiento del movimiento naxalita’.

Ademas de esto, el trabajo historiografico del grupo pretende desbancar y
desacreditar la historia elitista, la historia de una reducida élite india que habia sido
formada en la cultura britanica y que ademds competia con la metrépoli por ocupar
la posicién de dominacién y control de la economia nacional. Razén por la cual,
esta élite forzo la independencia, segtn las criticas de los autores del grupo. El
grupo trataba de poner sobre la mesa que, tanto las promesas de independencia,
como el movimiento nacionalista y el Estado-nacion, fueron narrativas y estrategias
configuradas por el colonialismo. Estas no acabaron con la dominacion britanica,
sino que fueron reproducidas por las élites indias tras la independencia. Capita-
lismo, colonialismo, nacionalismo y Estado-nacion eran, asi, fenémenos internos a
la propia dominacién colonial. Fendmenos interrelacionados e interdependientes.
Los autores del grupo de estudios subalternos también han tratado de renovar un
dialogo con eruditos de diversas tradiciones indias (Banerjee 2010).

A su vez los estudios subalternos también sefialaron el marxismo soviético,
economicista y determinista como occidentalista. Acusaban a este marxismo de estar
enfocado excesivamente en pensar la historia desde el movimiento obrero occidental.
En este esfuerzo por reinventar un marxismo no economicista y no occidentalista, los
autores del grupo de estudios subalternos trataron de recuperar el pensamiento del
italiano Antonio Gramsci, asi como una posicion politica maoista que reivindicara
el papel del mundo asiatico en la formaciéon de un nuevo marxismo internacional.

Una segunda generacion de estudios subalternos, ya en los afios noventa,
conectaron la discusion que se produce en la India, y su relacién con el legado colo-
nial britanico, con un horizonte poscolonial mas amplio. Autores como Chakrabarty
y Spivak abordaron una serie de didlogos con otros intelectuales de la India, que no
pertenecian al Subalterns Studies Group como Homi Bhabha o Edward Said (Banerjee
2010). El didlogo mas amplio entre los subalterns studies de la India y el resto de los
autores poscoloniales ha configurado una sélida critica historiografica que sera reto-
mada mas tarde por los autores decoloniales latinoamericanos.

Esta critica al historicismo y a la historiografia no ha dado, sin embargo, lugar
a nuevas propuestas de produccion historiografica. A pesar de ello, Dipesh Chakra-
barty afirma que los estudios subalternos podrian ser considerados como un proyecto
poscolonial de escritura de la historia. El mismo autor sefala, ademas, que la rela-
cién entre el nuevo campo de la escritura poscolonial y la historiografia ain no
ha recibido la atencién que merece (Chakrabarty 2000). Para Chakrabarty, la histo-
riografia subalterna implicé un distanciamiento con las historias universalistas, una

3 El conocido como movimiento naxalita es un movimiento insurgente radicado en el sur de la India, lide-
rado por diferentes facciones comunistas. Comenzo en el aflo 1967 y mantiene bajo cierta autonomia
de las organizaciones comunistas amplios territorios del sur del pais. Para mds informacion ver Ashok
Kumbamu (2019).

N
—_

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

62

critica de la idea de nacién y un fuerte cuestionamiento de la relacion entre poder,
conocimiento, archivo e historia. Todo ello supuso, segin Chakrabarty (2000), una
nueva forma de teorizar la agenda intelectual de las historias poscoloniales.

Una contribucién vinculada a esta segunda generaciéon de autores de la
corriente de los estudios subalternos ha sido construir marcos para descentrar a
Europa de los discursos historiograficos (Chakrabarty 1999). En palabras de Dipesh
Chakrabarty, “El dominio de ‘Europa’ como sujeto de todas las historias es una parte
de una condicién tedrica mucho mas profunda a cuya sombra se produce el cono-
cimiento histérico en el Tercer Mundo” (Chakrabarty 1999, 444). En otro lugar el
mismo autor sefiala que construir una perspectiva critica de las formas europeas de
conocimiento implica cuestionar la herencia colonial (Chakrabarty 2000).

Ademds de un didlogo mas amplio con los autores del poscolonialismo, los
estudios subalternos llegaron a establecerse de forma temprana en otros contextos,
como América Latina, donde la conexién fue especialmente significativa para el
posterior desarrollo de un poscolonialismo latinoamericano. Las recepciones lati-
noamericanas de los estudios subalternos van mas alla del campo poscolonial, se
puede encontrar en la obra de autores como Ileana Rodriguez (2021) o Silvia Rivera
Cusicanqui. Esta ultima es particularmente importante pues desde finales de los
afios ochenta, la autora retomo la obra de René Zabaleta y Fausto Reinaga. Concre-
tamente, Rivera Cusicanqui retoma la relacion de las interpretaciones gramscianas
de los estudios subalternos con las realizadas desde América Latina. Ello le permitié
enunciar una nueva historia de los sujetos campesinos, indigenas y subalternos. La
recepcion de los estudios subalternos, junto al didlogo con los poscolonialismos,
serian fundamentales para la emergencia en América Latina de una corriente posco-
lonial propia. El debate poscolonial de finales de los aflos ochenta permitio a ciertos
intelectuales latinoamericanos construir teoria social y humanidades especificamente
latinoamericanas, mas alld de los legados del intervencionismo cultural estadouni-
dense y del proyecto imperial hispanico.

El giro decolonial y la teoria latinoamericana y caribeiia:
occidentalismo, colonialidad del poder y modernidad/colonialidad

A continuacidn, se va a analizar las posibles contribuciones que, desde la corriente
decolonial latinoamericana y afrocaribefia, se podrian incorporar al ambito de
la historiografia, con el objetivo de llevar a cabo un giro decolonizador en las
producciones historiogréaficas. La corriente del llamado pensamiento decolonial o
decoloniales se da en el contexto latinoamericano y afrocaribefio desde principios de
los anos noventa por convergencia de dos procesos disruptivos: el final de la Union
Soviética, por un lado, y, por otro, los quinientos afios del mal llamado descubri-
miento. El quinto centenario ocasiond en la mayoria de los paises latinoamericanos



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia

Javier Garcia Ferndndez

un debate en torno a la relacion entre modernidad y colonialismo*. Fruto de estos
dos procesos de debate, convergen durante los afios noventa una red de intelec-
tuales latinoamericanos radicados en universidades de todo el continente (también
en gran medida en universidades norteamericanas) conocida como la red moder-
nidad/colonialidad. En relacion con el debate poscolonial, especialmente en la serie
de formulaciones enunciadas desde América Latina, se va a recoger una serie de
conceptualizaciones que tratan de generar nuevos marcos y narrativas historiogra-
ficas para comprender la relacion entre el continente latinoamericano y, primero,
los proyectos imperiales (Espafia y Portugal) y, mds tarde, las potencias imperia-
listas (Francia, Inglaterra y los Estados Unidos). Me refiero a los conceptos derivados
del debate poscolonial que buscan una lectura especificamente latinoamericana en el
contexto de las producciones poscoloniales. Es decir, los conceptos de colonialidad del
poder de Anibal Quijano y de occidentalismo y posoccidentalismo de Walter Mignolo.

Una de las conexiones tedricas que cruza a todos los miembros de esta
corriente es la formulacién producida en torno al concepto colonialidad (Escobar
2003; Grosfoguel 2006; Lander 2000; Quijano 1992). Los antecedentes tedricos se
pueden encontrar en el concepto de neocolonialismo de Kwame Nkruma ([1966]
1996), capitalismo racial de Cedric J. Robinson ([1983] 2020), el sistema-mundo de
Immanuel Wallerstein ([1979] 2016) o el concepto de poder colonial nacido de la
Conferencia de Bandung (Chakrabarty 2010). Pero ademas de esto existe una serie
de usos del termino colonialidad a lo largo de la segunda mitad del siglo XX®.

El conjunto de autores y autoras de la red modernidad/colonialidad advierten,
al retomar y re-formular concepto de colonialidad, que la conquista de América y la
formacidén de la modernidad latinoamericana tras 1492, imbricaron toda una serie
de implicaciones coloniales, relaciones sociales, subjetividades, entramados cultu-
rales y condicionantes econdmicos que tienen que ver con la dominacion colonial, la
extraccion economica y la subordinacion cultural en un contexto ya mundializado tras

4 La caida de la Union de Republicas Socialistas Soviéticas (URSS) en 1989 provoca en todo el contexto
internacional una nueva reformulacién del pensamiento emancipatorio y de izquierdas, lo cual empuja a
una parte de la intelectualidad latinoamericana a una busqueda de referentes propios a la hora de elaborar
marcos teéricos autorreferenciales y horizontes estratégicos. El levantamiento zapatista (1994), el primer
Foro Social Mundial de Portoalegre (2001) y los gobiernos latinoamericanos de la llamada década ganada
dardn mimbres institucionales a este amplio debate intelectual latinoamericano del que la teoria decolonial
es deudora. El segundo gran hito que se debe tener en cuenta para comprender la teoria decolonial latinoa-
mericana estd relacionado con la conmemoracion del quinto centenario del llamado descubrimiento, que
produce toda una serie de debates, conferencias y publicaciones que pusieron en cuestién la forma que la
conquista castellana tuvo de inaugurar la modernidad americana y su caracter especificamente colonial
(Maldonado-Torres 2008; Garcia 2019b, 2019a).

5 En el ano 1953, el historiador José Maria Torres Cordero, funcionario de la dictadura franquista en Espana
utiliza el término colonialidad, en su obra Politica colonial. Roselene Dousset-Leenhardt en su obra Colonia-
lisme et contradictions. Etude sur les causes socio-historiques del’Insurrection de 1878 en Nouvelle-Calédonie
utilizo en francés el término colonialité, tal y como ha descubierto el investigador chileno Patricio Lepe
Carrién (2020). El pensador mexicano Horcia Labastidas (1988) utiliz6 el termino colonialidad en 1988 para
referirse a los debates sobre el quinto centenario del mal llamado descubrimiento en América Latina. Fue en
su manuscrito Colonialidad y liberacion en América Latina. Ya en el afio 1990 Gayatri Chakravorty Spivak
(1990) en su texto Reading The Satanic Verses utilizo también el término coloniality.

N
w

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

64

1492 (Quijano 2020, 2000). Todo ello inaugura un sistema mundial y patrén de poder
colonial, pero también racista, capitalista y patriarcal (Grosfoguel 2013, 2006). Esto,
segun dichos autores, trasciende un régimen administrativo concreto, ya fuese el
virreinal, imperial o colonial. Las implicaciones del colonialismo, por lo tanto, se
prolongan mads alld de las independencias, tras los procesos de descolonizacion. El
concepto colonialidad del poder (en el contexto de los debates latinoamericanos)
tuvo su primera aparicién en el afio 1992 en un articulo firmado por Anibal Quijano
e Immanuel Wallerstein®.

Sin embargo, fue en el afio 2000 cuando Mignolo (2000) sefiala en uno de sus
trabajos a Quijano como autor del concepto colonialidad del poder, apartando a
Immanuel Wallerstein de la autoria. Mds tarde, ya durante la primera década del siglo
XXI se veria una auténtica implosion editorial en torno a este concepto y toda una
serie de ramificaciones durante la préxima década (2000-2010), que se podria llamar
el boom de la literatura decolonial. En todo este conjunto de publicaciones aflora
una nueva diversidad de aproximaciones criticas con el legado colonial que van mas
alla de la propia colonialidad del poder, entendida asi inicialmente por Anibal
Quijano. Se puede ver entonces importantes teorizaciones en relacion con la colo-
nialidad del saber (Lander 2000), la colonialidad del ser (Maldonado-Torres 2007), la
colonialidad global (Grosfoguel 2006), la colonialidad del género (Lugones 2008)
o la colonialidad de la naturaleza (Alimonda 2011).

Las criticas y las limitaciones al concepto de colonialidad han sido enunciadas
en diversos ambitos. Nos interesa rescatar la critica a este concepto formulada por
Boaventura de Sousa Santos y Bruno Sena (2018). En primer lugar, se le critica
por ser un concepto excesivamente latinoamericano-céntrico que no permite
pensar la experiencia virreinal colonial o imperial latinoamericana en el contexto

6  Para una historizacién del concepto colonialidad, en el contexto de las publicaciones de la red moder-
nidad/colonialidad, la primera aparicién sera en el afio 1992, cuando Immanuel Wallerstein y Anibal
Quijano (1992) publicaron el trabajo Americanity as a Concept, or the Americas in the Modern World.
Dicho articulo saldré traducido, ese mismo ano como La americanidad como concepto, o América en el
moderno sistema mundial y se publicara ese mismo ano de 1992. Tras este trabajo, vendra también en
el 1992, otro articulo firmado por Anibal Quijano, Colonialidad y modernidad/racionalidad. Tres afios mas
tarde Walter Mignolo publicé Occidentalizacién, imperialismo, globalizacion: herencias coloniales y teorias
postcoloniales (1995a), donde abordaria las mismas cuestiones que habian sido enunciadas por Wallerstein
y Quijano en el articulo publicado afos antes.

El contenido y el desarrollo tedrico del concepto parte de su origen en el pensamiento de los
marxistas afrocaribefios. Wallerstein y Quijano habian compartido espacios de investigacion y reflexiéon
en Binhamton con Cedric Robinson (2020), pensador marxista afroamericano autor de la obra de refe-
rencia Black Marxism: The Making of the Black Radical Tradition. En dicha obra Robinson reivindicaba la
dimensién racial del capitalismo tal y como habia hecho anteriormente el afroamericano Harry Haywood
(1898-1985), asi como la dimension sistémica del capitalismo como habia defendido anteriormente el
pensador de Trinidad y Tobago Oliver Cox (1901-1974). Immanuel Wallerstein reconocié que el caracter
sistémico del capitalismo que dio lugar a su teoria del sistema-mundo la habia inspirado Oliver Cox. Sin
embargo, Anibal Quijano nunca reconoci6 las contribuciones de los marxistas afroamericanos y afrocari-
befios en su trabajo. Estos temas han sido trabajados por Ramén Grosfoguel (2022) en su tltima obra De
la sociologia de la descolonizacion al nuevo anti-imperialismo descolonial, publicada en el afio 2022. Obra
que yo mismo he editado, prologado y que incluye una entrevista biografica que yo realicé al autor. La
entrevista se puede leer también en Garcia-Fernandez (2019c¢).



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

de otras intervenciones coloniales. Otra critica que considero se debe sumar a
las ya formuladas por otros autores, en términos historiograficos, es la ahistori-
cidad del término colonialidad. O lo que he llamado su cardcter ahistoriografico.
Tal y como ha sido planteado por Anibal Quijano en sus primeros trabajos, y tal y
como la retoman el resto de autores, 1492 representa la fecha en que se inauguran
la colonialidad, el capitalismo y el racismo, como elementos constituyentes de la
modernidad occidental desde finales del siglo XV hasta la actualidad. En términos
historiograficos, es absolutamente crucial construir una periodizacion mas compleja
en relacion a las fases internas de la colonialidad en el contexto latinoamericano
para distinguir la conquista castellana de América Latina, el periodo virreinal, las
reformas borbonicas y su impacto en los territorios americanos, las independencias de
las republicas, la hegemonia francesa y britanica en América Latina durante el siglo
XIX y las injerencias estadounidenses a lo largo del siglo XX.

Aunque todos estos periodos comparten una serie de rasgos comunes en rela-
cidén a la subordinacién politica y la dependencia econdmica, es parte de las tareas de
una historiografia poscolonial o descolonial trabajar por periodizaciones mas especi-
ficas, que analicen la naturaleza y las caracteristicas fundamentales de la dominacion
colonial en cada periodo. Igualmente podriamos sefalar la necesidad de construir
periodizaciones especificas para las etapas de capitalismo histérico, mercantilismo,
capitalismo agrario, industrializacién, modernizaciéon agraria o neoliberalismo.
Asi como distinguir etapas de clasificacion étnica o racial en relacion a la persecu-
cién de judios y moriscos, estatutos de limpieza de sangre, violencia de conquista
sobre poblacién indigena, secuestro y esclavizacion de poblacion africana, leyes
raciales o fenomenos de apartheid ya en el siglo XX. Por lo tanto, se debe afirmar
que el concepto de colonialidad estd atn por historizar, por construir sobre periodi-
zaciones histdricas concretas que ayuden a comprender fendmenos coloniales mas
especificos dentro de la larga historia colonial, pero que al mismo tiempo permitan el
analisis interpretativo conciso y concreto sobre las especificas condiciones de cada
periodo y de cada modo de dominacién colonial.

Otra contribucion relevante propuesta por la teoria decolonial latinoameri-
cana ha sido los conceptos de occidentalizacion y posoccidentalismo. El antropdlogo
venezolano Fernando Coronil, tratando de retomar también el ejercicio de critica
literaria y de representaciones formulado por Edward Said para hablar de orienta-
lismo, define, en su obra Mds alld del occidentalismo: hacia categorias geohistoricas
no imperialistas, el occidentalismo de la siguiente forma:

[...] Se trata de un conjunto de practicas representacionales que participan en
la producciéon de concepciones del mundo que 1) dividen los componentes
del mundo en unidades asiladas; 2) desagregan sus historias de relaciones;
3) convierten la diferencia en jerarquia; 4) naturalizan esas representaciones; y
5) intervienen, aunque sea de forma inconsciente, en la reproduccién de las
actuales relaciones asimétricas de poder. (Coronil 1998, 132)

N
v

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

66

En palabras de Fernando Coronil: “el occidentalismo, a diferencia del orien-
talismo, es el discurso de la anexién de la diferencia mas que de la creacién de un
opuesto irreductible” (Coronil 1998, 12).

Ademas de Fernando Coronil, Walter Mignolo retomard también el debate
sobre la occidentalizaciéon de América Latina para tratar de crear coordenadas
comunes de discusion con el resto de producciones poscoloniales. Para Walter
Mignolo el objeto de reflexion era el hecho de que durante las décadas de los ochenta
y noventa América Latina habia quedado al margen del debate poscolonial, asi
como la ausencia de marcos tedricos compartidos para discutir sobre los legados
del imperio, la dominacién colonial y los imperialismos sobre América Latina. Para
Walter Mignolo, el occidentalismo habia sido la particular forma de incorporacién
de América Latina en el mundo colonial, esto es, en el mundo occidental (Mignolo
1995b). Pero si el poscolonialismo habia sido una cuestion fundamentalmente ligada
a las independencias y procesos de descolonizacion en Africa y Asia, es decir, en el
mundo colonial britanico y francés, ;cudl seria la especifica respuesta latinoameri-
cana al proceso, ain pendiente, de decolonizacion cultural (Mignolo 1995b)? En la
linea de Serge Gruzinski (2016), cuando este propone el siglo XIX latinoamericano
como una segunda aculturacion, Mignolo (1995) habla de un primer momento de
colonizacidn/occidentalizacion, que seria el que se produce a partir del siglo XVI
en relacion al mundo ibérico y América Latina y un segundo momento de coloni-
zacién/occidentalizacién que es el que corresponde al siglo XIX y a la colonizacién
europea de Africay Asia.

Para Walter Mignolo la consideracion de que solo la primera occidentaliza-
cién/colonizacion ocurrida a partir del siglo XIX es vélida para analizar los procesos
de colonialismo lleva a considerar el poscolonialismo como un fenémeno que solo
puede ser analizado en el contexto de las independencias a este segundo momento
de occidentalizacion/colonizacion. Esta perspectiva dejaria fuera a las experiencias de
conquista de América Latina, pero también y mds importante, a sus experiencias
de emancipacién e independencia y a su larga tradicion antimperialista (Mignolo
1995b). Para Mignolo, de esta forma, el reto del pensamiento decolonial como critica
a la occidentalizacion desde la experiencia periférica de la colonizacion es conectar
los diferentes procesos de colonialismo, de conquista, de dominacién que se han
producido desde el siglo XVT hasta la actualidad (Mignolo 1995b).

Al igual que lo poscolonial enunciado desde el las excolonias francesas y
britanicas confronta e interpela a ese segundo momento de colonizacién/occi-
dentalizacion francesa y britanica, lo decolonial en América Latina se opone, en
cambio, a esa primera modernidad ibérica (portuguesa y espaiiola). Ello teniendo
en cuenta a los imperialismos contemporaneos francés y britanico, al tiempo que
se contempla también la tercera occidentalizacién/colonizacién norteamericana,
conocida como globalizacién (Mignolo 1995b).

Desde una perspectiva puramente historiografica, se debe tener en cuenta que
las formas de dominacién ibérica que se dan entre los siglos XV y XVII no responden



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

tan claramente a la categoria colonia, colonialismo y, por lo tanto, a la categoria
poscolonialismo. Por el contrario, las formas de dominaciones francesas, holandesas
y britanicas de los siglos XVIII, XIX y XX si responden claramente a las cate-
gorias de metrdpoli, colonial y colonialismo. Prueba de ello es que los debates
sobre la naturaleza colonial de los virreinatos y de las formas de dominacion de la
monarquia hispanica sobre América siguen abiertos. He aqui la importancia de hablar
de colonialidad como una relacién politica, econdémica, social y cultural que trans-
ciende una determinada relacion juridico-administrativa. Las respuestas emergentes
desde Latinoamérica se situaron por inercia en un plano poscolonial. Sin embargo
las formas de dominacion de Espaia, tanto en América (Cuba, Puerto Rico), como
en el norte de Africa (Sahara o Guinea Ecuatorial) o en Asia (Filipinas), que
coinciden con el periodo colonial del siglo XIX no han recibido tampoco la catego-
rizacion poscolonial, ni de imperialismos.

En relacién a dicho proceso de occidentalizacion, en el campo de la histo-
riografia nos interesa encontrar categorias para el cambio de hegemonias que se
produce en los contextos de transformaciones geopoliticas. Por ejemplo, el cambio
dado a comienzos del siglo XIX con las independencias republicanas y el paso de
una geopolitica latinoamericana en el espacio de la Europa occidental hacia una
nueva geopolitica puramente americana. En este sentido, las desconexiones de
América Latina con el mundo occidental serfan: las independencias latinoameri-
canas en el primer tercio del XIX, la independencia de Puerto Rico y Cuba de 1898,
el auge de los antimperialismos, las luchas contra la injerencia norteamericana en
los aflos setenta, las luchas contra la globalizaciéon neoliberal y la década perdida
(Mingolo 1995a).

Desde mi punto de vista, el debate tedrico al que la historiografia esta convocada
en didlogo con los estudios poscoloniales o decoloniales, en este ambito concreto del
debate sobre la occidentalizacion, tiene que ver con incorporar los procesos nacidos
tras 1492 al debate sobre el colonialismo y el imperialismo contemporaneo. Esto
debe hacerse con el fin de situar tanto continuidades como discontinuidades en los
procesos de conquista y dominacién colonial tanto del mundo ibérico como del
mundo anglosajon y francéfono. ;Es 1492 un proceso de occidentalizacion? ;Se trata
mas bien un proceso de ampliacion del Imperio-mundo como sefiala Immanuel
Wallerstein (1979)? ;Debemos hablar de mundializacién como propone Serge
Gruzinski (2016)? ;O de globalizacién temprana como recientemente propone
Bernd Hausberguer (2018), historiador del Colegio de México?

A modo de conclusion: retos de la decolonizacidn epistémica en la
produccion historiografica

Tras esta exposicion de diferentes corrientes tedricas poscoloniales, considero que
los planteamientos recogidos pueden ser contribuciones relevantes al campo de las
producciones historiogréficas. Como se ha seflalado anteriormente, el campo de

(=
~

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

68

produccion historiografico ha sido casi el inico en mantenerse al margen delas trans-
formaciones producidas por las emergentes teorias y criticas poscoloniales. Salvo los
trabajos del grupo de estudios subalternos, los estudios poscoloniales y decoloniales
no han logrado generar un didlogo mas o menos estable con ningtn otro espacio
de produccion historiografico. Ello nos debe hacer considerar las complejidades y
las dificultades de una disciplina como la historia para incorporar nuevas criticas y
nuevas fundamentaciones que se dirigen al nucleo fundamental de su legitimidad:
la interpretacion del desarrollo histérico de las sociedades actuales. Para exponer
la serie de problemdticas a las que nos enfrentamos y abordar la discusion de los
planteamientos anteriormente expuestos, compartiré, a modo de conclusién, una
serie de retos que considero que pueden ser una hoja de ruta hacia la decolonizacién
de las practicas historiograficas, asi como de la historizacion de los estudios posco-
loniales y decoloniales.

El primer reto que considero que debe afrontar la historiografia es pasar
de una produccion historiografica en torno a objetos de estudio historico, a una
produccion historiografica junto a sujetos histdricos. Esto quiere decir varias cosas.
En primer lugar, aquellas comunidades, paises, territorios o culturas cuyo pasado se
estudia, no son tnicamente objetos inertes del pasado sino que, de alguna manera,
se esta estudiando o investigando a sociedades del presente, que tienen un pasado
cuya investigacion histdrica se encarga de interpretar. Esto implica, ser consciente
de que toda sociedad del pasado es en realidad una sociedad del presente, con un
pasado que estudiamos. Esto también quiere sefialar que los historiadores debemos
tener en cuenta las tradiciones intelectuales locales (Garcia 2019). Como senala
el antropologo José Antonio Gonzalez Alcantud (2014), el conocimiento local es
también propietario del problema. A esta cuestion también presta atencién Homi K.
Bhabha (2007). Cuando habla de un presente enunciativo, nos manifiesta la necesidad
de una enunciacion tedrica que permita asimismo desplegar un presente. En pala-
bras del autor, “Mi objetivo al especificar el presente enunciativo en la articulacion
de la cultura es proporcionar un proceso por medio del cual los otros objetivizados
puedan ser transformados en sujetos de su historia y experiencia” (2007, 218).

El segundo reto, considero que debe ser comprender la necesidad de los nuevos
relatos poscoloniales emergentes de insertarse en nuevas metanarrativas con preten-
sién de universalidad no eurocéntrica, como dirfa el fildsofo boliviano Juan José
Bautista Segales (2017). Con esto me refiero a la necesidad de insertar las historias
locales en una nueva filosofia de la historia que comprenda a Europa como una
provincia més del mundo, como un territorio mas y no como el centro de la historia
universal. Como sefiala Homi K. Bhabha, “los discursos poscoloniales contempo-
raneos estan arraigados en historias especificas de desplazamiento cultural. [...]
Se requiere una revision radical de la temporalidad social en la que puedan escri-
birse las historias emergentes” (2007, 34).

El tercer reto que me gustaria proponer es comprender las relaciones coloniales
de forma dialéctica atin tras el final de las administraciones coloniales. Esto es algo que



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

de forma fragmentaria e intuida ya han sefialado autores como Aimé Césaire ([1955]
1989), Pablo Gonzélez Casanova (1963), Albert Memmi ([1966] 1971), Michael
Foucault ([1990] 1996) o Achille Mbembe (2006). En otros lugares lo he llamado
dialéctica de la colonialidad (Garcia 2021), tratando de advertir que, primero, toda
accion colonial transforma tanto alos colonizados como alos colonizadores. Segundo,
que la propia accion colonial constituye élites locales de administracion y represen-
tacion de los colonizados sin las cuales la dominacién colonial no seria en absoluto
posible. Tercero, que el colonialismo europeo y occidental en ciertos momentos y en
ciertos contextos geograficos traspasé los modos de dominacion contra las minorias
internas en Europa hacia la dominacién de las culturas colonizadas —por ejemplo, se
trasladd la dominacién de las poblaciones moriscas y judias a las comunidades indi-
genas. Asimismo, hay periodos en los que se produce un retorno de los métodos de
dominacién colonial sobre las poblaciones europeas, como es el caso de la violencia
fascista en la guerra civil que incluyo exterminios civiles, trabajos forzados, humi-
llaciones a poblacién local. Este fenomeno también se ha visto con la violencia
producida por el nacionalismo étnico, el fascismo o los genocidios y holocaustos
como el judio, el gitano, el armenio o el kurdo. Como sefala Boaventura de Sousa
Santos, “El caracter constitutivo del colonialismo en la modernidad occidental
destaca su importancia para entender no solo a las sociedades no occidentales que
fueron victimas del colonialismo, sino también las propias sociedades occiden-
tales, sobre todo a los patrones de discriminacion social que prevalecen dentro de
ellas” (2006, 49). Y, finalmente, que toda accién descolonizadora implica revisar
las formas por las cuales una comunidad sufre las consecuencias de una deter-
minada forma de dominacion colonial e imperialista. Sin embargo, esto implica
revisar también las formas por las cuales también y al mismo tiempo se ejerce una
dominacién racial o colonial contra comunidades al interior de su propia sociedad
—minorias étnicas, lingﬁistas, mujeres, comunidades migrantes, naciones sin
Estado, comunidades némadas, etc. En ese sentido, también Homi K. Bhabha sefiala
en un cierto momento que “los discursos criticos poscoloniales requieren formas de
pensamiento dialéctico” (2007, 212).

Esto me lleva al cuarto reto o desafio que presenta un dialogo entre los estudios
poscoloniales y las producciones historiograficas, que es el de tratar de evitar un nuevo
determinismo colonial. Unanuevarigidezargumentativay explicativa porla cual todo se
explica desde la cuestion colonial y desde la separacion nitida entre aquello que es
parte de la dimension colonizadora y aquello que es parte de la dimension colonizada.
Este nuevo determinismo colonial también empuja a considerar siempre el factor
colonial por encima de otras dimensiones como la clase o el género.

El quinto reto que plantea una historizacidon de los estudios poscoloniales tiene
que ver con encontrar un nuevo lugar tanto epistemoldgico como de enunciacion
para Europa en el mundo. Ubicar un nuevo lugar para Europa en la historia mundial,
tiene que ver con desplazar la capacidad de la Europa occidental para enunciarse
como centro de la historia universal en los tltimos dos milenios —desde la Antigua

[N
o

PANORAMICAS =



Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

70

Grecia, Imperio Romano, la Edad media, el Renacimiento, la Ilustracién, la Revolu-
ci6n industrial y las Democracias parlamentarias. Sin embargo, encontrar un nuevo
lugar para Europa implica reconocer que no se puede construir una nueva filosofia
de la historia al margen de Europa, sino desde una nueva relacién con ella. Ya se
han realizado varias propuestas como la del historiador Dipesh Chakrabarty (2009)
cuando habla de provincializar Europa o la propuesta del antropélogo colombiano
Eduardo Restrepo (2016) cuando plantea descentrar Europa. También Boaventura de
Sousa Santos hace referencia a esta cuestion a lo largo de su obra cuando sefala
descolonizar Occidente. Asimismo, el historiador andaluz Javier Garcia Ferniandez
(2019) cuando senala la necesidad de decolonizar Europa.

El sexto reto que, desde mi punto de vista, presenta el didlogo necesario entre
el poscolonialismo y la historiografia, es el reconocimiento mutuo de que el colonia-
lismo, al igual que el capitalismo o el patriarcado, no tiene afuera. Asi como Europa,
tiene un afuera geografico, el eurocentrismo es un fendmeno global que trasciende
las fronteras del propio continente y del propio mundo occidental. El colonialismo,
desde el momento de contacto colonial, reconfigura, como se ha dicho antes, tanto
al colonizado, como al colonizador, apareciendo figuras intermedias, mestizajes,
también llamadas el tercer paisaje, como son las élites indigenas colaboradas, los
colonos pobres de asentamiento, las nuevas poblaciones mestizas. Estas figuras inter-
medias han tenido histéricamente un papel de mediaciéon entre las metrépolis y
las sociedades colonizadas. Pero ademas también fueron las clases dirigentes que
accedieron al poder en los contextos poscoloniales. En muchos casos estas élites
locales tuvieron una fuerte formacién colonial metropolitana. Como sefiala Walter
Mignolo, “Las practicas teéricas postcoloniales son asociadas con individuos que
provienen de sociedades con fuertes herencias coloniales, que han estudiado y/o
estan en algun lugar del corazon del imperio” (1995b, 99).

Se ha tratado de recoger algunas contribuciones fundamentales para inau-
gurar una nueva discusion tedrica en el seno de las producciones historiograficas.
Algunas de las nuevas etapas que se pueden desarrollar en este recorrido sera llevar
esta serie de contribuciones a los debates concretos abiertos en las practicas histo-
riograficas, como son los debates sobre la naturaleza colonial o no de los virreinatos
del mundo hispano colonial, sobre los fenémenos de mundializacién, expan-
sién colonial o globalizacién temprana o los debates sobre las nuevas practicas
de representacion de los pasados coloniales en el contexto de demandas de verdad,
justicia y reparacion de procesos de violencia colonial ocurridos tanto en los siglos
XIX o XX como en los procesos de expansion de los siglos XIV y XVII. Con este
ensayo se trata de poner de relieve la importante cantidad de debates que pueden
aflorar en un didlogo entre los estudios poscoloniales y las practicas historiograficas.
Debates que enriquecerian tanto a los estudios poscoloniales y decoloniales como a
la propia historiografia. Parafraseando a Dipesh Chakrabarty, podriamos decir que
el proyecto de la descolonizacién de las practicas historiograficas nos remite a una
historia que aun no existe, aunque retumbe, como estatuas contra el suelo.



Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

Referencias

1.

[38)

w

Sy}

10.

16.

Alimonda, Héctor. 2011. “La colonialidad de la naturaleza. Una aproximacion a la
Ecologia Politica”. En La naturaleza colonizada. Ecologia politica y mineria en América
Latina, editado por Héctor Alimonda, 21-58. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales (Clacso). http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/grupos/alimonda.pdf
Appiah, Kwame Anthony. 2006. “The Postcolonial and the Postmodern” En The Post-
Colonial Studies Reader, editado por Bill Ashcroft, Gareth Griffiths y Helen Tiffin,
119-124. Londres: Routledge; Taylor & Francis Group.

Banerjee, Ishita. 2010. “Historia, historiografia y estudios subalternos” Istor: Revista de
Historia Internacional 11 (41): 99-118. http://www.istor.cide.edu/archivos/num_41/uso_
de_la_historia.pdf

Bassets, Marc. 2018. “Macron admite la responsabilidad de Francia en las torturas
y desapariciones en Argelia”. El Pais, 13 de septiembre. https://elpais.com/interna-
cional/2018/09/13/actualidad/1536850667_950542.html

Bautista Segales, Juan José. 2017. “El caracter trascendental de la reflexion critica y de la
reflexion de la vida” Revista Praxis 76: 1-15. https://doi.org/10.15359/praxis.76.1
Bhabha, Homi K. (1994) 2012. The Location of Culture. Londres: Routledge.

Bhabha, Homi K. (1994) 2007. El lugar de la cultura. Buenos Aires: Ediciones Manantial.
Césaire, Aimé. (1955) 1989. Discours sur le colonialisme. Paris: Editions Présence Afri-
caine.

Chakrabarty, Dipesh. 2010. “The Legacies of Bandung. Making a World after Empire”. En
The Bandung Moment and Its Political Afterlives, editado por Christopher J. Lee, 45-68.
Athens: Ohio University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv224txjd.9

Chakrabarty, Dipesh. 2009. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Difference. Princeton: Princeton University Press.

. Chakrabarty, Dipesh. 2000. “Subaltern Studies and Postcolonial Historiography”

Nepantla: Views from South 1 (1): 9-32. https://muse.jhu.edu/article/23873

. Chakrabarty, Dipesh. 1999. “La poscolonialidad y el artilugio de la historia: ; Quién habla

en nombre de los pasados ‘indios’?”. En Pasados poscoloniales: coleccién de ensayos sobre la
nueva historiografia y etnografia de la India, editado por Saurabh Dube, 623-658. Ciudad
de México: El Colegio de México. https://muse.jhu.edu/pub/320/0a_edited_volume/
chapter/2587236/pdf

. Cordero Torres, José Maria. 1953. Politica colonial. Madrid: Ediciones Cultura Hispanica.
. Davis, Angela. 1981. Women, Race, and Class. Chicago: Chicago University Press.
. Dube, Saurabh. 1999. “Introduccién. Temas e intersecciones de los pasados poscoloniales”

En Pasados poscoloniales: coleccién de ensayos sobre la nueva historiografia y etnografia de
la India, coordinado por Saurabh Dube y German Franco Toriz, 17-98. Ciudad de México:
Colegio de México. https://muse.jhu.edu/pub/320/edited_volume/chapter/2587216/pdf
Escobar, Arturo. 2003. “Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de
investigacion de modernidad/colonialidad latinoamericano”. Tabula Rasa 1: 51-86.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=39600104

. Foucault, Michel. 1996. Genealogia del racismo. Buenos Aires: Altamira.

~
—_

PANORAMICAS =


http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/grupos/alimonda.pdf
http://www.istor.cide.edu/archivos/num_41/uso_de_la_historia.pdf
http://www.istor.cide.edu/archivos/num_41/uso_de_la_historia.pdf
https://elpais.com/internacional/2018/09/13/actualidad/1536850667_950542.html
https://elpais.com/internacional/2018/09/13/actualidad/1536850667_950542.html
https://doi.org/10.15359/praxis.76.1
https://doi.org/10.2307/j.ctv224txjd.9
https://muse.jhu.edu/article/23873%2520
https://muse.jhu.edu/pub/320/oa_edited_volume/chapter/2587236/pdf%2520
https://muse.jhu.edu/pub/320/oa_edited_volume/chapter/2587236/pdf%2520
https://muse.jhu.edu/pub/320/edited_volume/chapter/2587216/pdf%2520
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39600104%2520

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

72

—

8

30.

. Garcia Ferndndez, Javier. 2021. “Descolonizar Europa: Dialéctica de la colonialidad y
genealogias anti-coloniales para pensar el sur de Europa”. En Descolonizar las ciencias
sociales y las humanidades: perspectivas desde Andalucia y el sur de Europa, editado por
Javier Garcia Fernandez, Ramén Grosfoguel y José Antonio Pérez Tapias, 59-73. Granada:
Universidad de Granada.

. Garcia Fernandez, Javier. 2019c. “Dialogos tras dos décadas de descolonizacion
epistémica: memorias y horizontes del pensamiento decolonial. Entrevista biografica
a Ramon Grosfoguel”. Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the
Luso-Hispanic World 9 (2): 130-151. https://doi.org/10.5070/T492046327

. Garcia-Fernandez, Javier. 2019b. Descolonizar Europa: ensayos para pensar historicamente
desde el sur. Madrid: Brumaria.

. Garcia-Fernandez, Javier. 2019a. “;Qué significa descolonizar Europa? Historia, cultura
y descolonizacion de las ciencias sociales. Entrevistas a Marfa Paula Meneses”. Revista
Internacional de Pensamiento Politico 14: 557-565. https://doi.org/10.46661/
revintpensampolit.4836

. Goikolea-Amiano, Itzea. 2020. “Historizar para decolonizar”. Ayer. Revista de Historia
Contempordnea 117 (1): 351-365. https://doi.org/10.55509/ayer/117-2020-14

. Gonzalez Alcantud, José Antonio. 2014. El mito de Al-Andalus. Cérdoba: Almuzara.

. Gonzélez Casanova, Pablo. 1963. “Sociedad plural, colonialismo interno y desarrollo”
América Latina 6 (3): 15-32.

. Grosfoguel, Ramon. 2022. De la sociologia de la descolonizacion al nuevo antiimperialismo
decolonial. Ciudad de México: Akal.

26. Grosfoguel, Ramoén. 2013. “Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas

y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI”. Tabula Rasa 19: 31-58. https://
doi.org/10.25058/20112742.153

. Grosfoguel, Ramon. 2006. “La descolonizacion de la economia politica y los estudios
postcoloniales: transmodernidad, pensamiento fronterizo y colonialidad global”. Tabula
Rasa 4: 17-46. https://doi.org/10.25058/20112742.245

. Gruzinski, Serge. 2016. Las cuatro partes del mundo: historia de una mundializacion.
Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica.

29. Guha, Ranajit. 1983. “The Prose of Counter-Insurgency”. En Subaltern Studies: Writings

on South Asian History and Society, editado por Ranajit Guha, vol. 2, 45-84. Dehli: Oxford

University Press.

Hausberger, Bernd. 2018. Historia minima de la globalizacion temprana. Ciudad de

México: El Colegio de México; Centro de Estudios Historicos.

. Hinkelammert, Franz J. 1999. “Introduccién a El huracdn de la globalizacion: la exclusién
y la destruccion del medio ambiente vistos desde la teoria de la dependencia”. En El huracdin
de la globalizacion, autor Franz ]. Hinkelammert, 17-33. Montes de Oca, Costa Rica:
DEI (Departamento Ecuménico de Investigaciones). http://repositorio.uca.edu.sv/jspui/
handle/11674/1006

. Kumbamu, Ashok. 2019. “The Naxalite Movement, the Oppressive State, and the
Revolutionary Struggle in India”. En The Palgrave Handbook of Social Movements,


https://doi.org/10.5070/T492046327
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836%2520
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836%2520
https://doi.org/10.55509/ayer/117-2020-14%2520
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.245%2520
http://repositorio.uca.edu.sv/jspui/handle/11674/1006
http://repositorio.uca.edu.sv/jspui/handle/11674/1006

33.

36.

38.

39.

40.

46.

Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

Revolution, and Social Transformation, editado por Berch Berberoglu, 233-247. Cham:
Palgrave Macmillan.

Labastidas, Horacio. 1988. “Colonialidad y liberacion en América Latina”. Cuadernos
Americanos, Nueva Epoca 9: 77-90. http://www.cialc.unam.mx/ca/ne/NE-09.pdf

. Lafuente, Javier. 2019. “Lépez Obrador asegura en su carta al Rey que los abusos de la

conquista “atin generan encendidas polémicas”. El Pais, 27 de marzo. https://elpais.com/
internacional/2019/03/27/mexico/1553651641_263448 . html#?rel=mas

. Lander, Edgardo, comp. 2000. La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.

Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales
(Clacso). http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708034410/lander.pdf
Lepe-Carridn, Patricio. 2020. “Colonialidad (colonialité), rebeldia (rebelité) y muerte:
impermeabilidad absoluta, insurreccién y caceria humana” En Chichitlahuiliztli,
racializacion y caceria humana. Ensayos sobre mnecropoliticas en Ameérica Latina,
coordinado por Patricio Lepe-Carrion, Luis Martinez Andrade y José Manuela Meneses,
81-91. Temuco: Ediciones UFRO; Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales
(Clacso). https://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=view&item=1961

. Lugones, Marfa. 2008. “Colonialidad y género” Tabula Rasa 9: 73-101. https://doi.

org/10.25058/20112742.340

Makaran, Gaya y Pierre Gaussens, coords. 2020. Piel blanca, mdscaras negras: critica de la
razén decolonial. Ciudad de México: Bajo Tierra A.C.; Universidad Nacional Auténoma
de México; Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe.
Maldonado-Torres, Nelson. 2008. “La descolonizacién y el giro des-colonial”. Tabula
Rasa 9: 61-72. https://doi.org/10.25058/20112742.339

Maldonado-Torres, Nelson. 2007. “Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al
desarrollo de un concepto”. En El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica
mas alld del capitalismo global, editado por Ramén Grosfoguel y Santiago Castro-Gomez,
127-167. Bogota: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Pontificia Universidad

Javeriana. http://www.ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/libreria/147.pdf

. Marini, Ruy Mauro. 1977. Dialéctica de la dependencia. Ciudad de México: Ediciones Era.
. Mbembe, Achille. 2006. “Necropolitics” Raisons Politiques 21 (1): 29-60. https://www.

cairn-int.info/journal-raisons-politiques-2006-1-page-29.htm

. Memmi, Albert. (1966) 1971. Retrato del colonizado. Madrid: Edicusa.
. Michel-Rolph Trouillot. (1995) 2015. Silencing the Past: Power and the Production of

History. Boston: Beacon Press.

. Mignolo, Walter D. 2015. Trayectorias de re-existencia: ensayos en torno a la colonialidad/

decolonialidad del saber, el sentir y el creer, editado por Pedro Pablo Gémez. Bogota:
Universidad Distrital Francisco José de Caldas; Facultad de Artes - Academia Superior de
Artes de Bogotd. http://hdl.handle.net/11349/30086

Mignolo, Walter D. 2000. “La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental
en el horizonte colonial de la modernidad”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo

y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, editado por Edgardo Lander, 55-85.

~
w

PANORAMICAS =


http://www.cialc.unam.mx/ca/ne/NE-09.pdf
https://elpais.com/internacional/2019/03/27/mexico/1553651641_263448.html%23?rel=mas
https://elpais.com/internacional/2019/03/27/mexico/1553651641_263448.html%23?rel=mas
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708034410/lander.pdf
https://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=view&item=1961
https://doi.org/10.25058/20112742.340
https://doi.org/10.25058/20112742.340
https://doi.org/10.25058/20112742.339%2520
http://www.ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/libreria/147.pdf%2520
https://www.cairn-int.info/journal-raisons-politiques-2006-1-page-29.htm
https://www.cairn-int.info/journal-raisons-politiques-2006-1-page-29.htm
http://handle.net/11349/30086

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 - Bogotd, abril-junio 2023 - ISSN 1900-5407 - e-ISSN 2011-4273 - pp. 51-75
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

74

48.

49.

[
N

w
[}

56.

S/,

59.

60.

Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (Clacso). https://people.
duke.edu/~wmignolo/Interactivecv/Publications/Lacolonialidad.pdf

. Mignolo, Walter D. 1995b. “La razon postcolonial: herencias coloniales y teorias

postcoloniales”. Revista Chilena de Literatura 47: 91-114. https://revistaliteratura.uchile.
cl/index.php/RCL/article/view/39564

Mignolo, Walter D. 1995a. “Occidentalizacion, imperialismo, globalizacién: herencias
coloniales y teorias postcoloniales”. Revista Iberoamericana 61 (170): 27-40. http://revista-
iberoamericana.pitt.edu/ojs/index.php/Iberoamericana/article/viewFile/6392/6568
Miiller, Enrique. 2021. “Alemania devolvera a Nigeria los bronces de Benin saqueados
a fines del XIX por soldados ingleses” EI Pais, 26 de marzo. https://elpais.com/
cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-
fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html

. Nkrumah, Kwame. (1966) 1996. Neocolonialismo. La ultima etapa del imperialismo.

Ciudad de México: Siglo XXI Editores.

51. Quijano, Anibal. 2020. Cuestiones y horizontes: de la dependencia histérico-estructural

a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales (Clacso). https://doi.org/10.2307/j.ctvlgm019g

. Quijano, Anibal. 2000b. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. En

La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas latinoamericanas,
editado por Edgardo Lander, 201-246. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales (Clacso).

. Quijano, Anibal. 2000a. “Colonialidad del poder y clasificacion social”. Journal of World-

Systems Research 6 (2): 342-386. https://doi.org/10.5195/jwsr.2000.228

. Quijano, Anibal. 1992. “Colonialidad y modernidad/racionalidad”. Perti Indigena 13 (29):

11-20. Lima: Instituto Indigenista Peruano.

. Quijano, Anibal e Immanuel Wallerstein. 1992. “Americanity as a Concept, or the

Americas in the Modern World”. International Social Science Journal 44 (4): 549-557.
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840

Restrepo, Eduardo. 2016. “Descentrando a Europa: aportes de la teoria postcolonial y el
giro decolonial al conocimiento situado”. Relaso: Revista Latina de Sociologia 6 (1): 60-71.
http://dx.doi.org/10.17979/relaso.2016.6.1.1965

Rincén, Andrea. 2020. “Rebelion contra las estatuas: los simbolos que suscitan
choques en todo el mundo” France 24, 11 de junio. https://www.france24.com/
€s/20200611-rebeli%C3%B3n-contra-las-estatuas-los-s%C3%ADmbolos-que-suscitan-
choques-en-todo-el-mundo

. Robinson, Cedric J. (1983) 2020. Black Marxism, Revised and Updated Third Edition: The

Making of the Black Radical Tradition. Chapel Hill: University of North Carolina Press.
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469663746_robinson

Rodriguez, Ileana. 2021. Convergencia de tiempos: estudios subalternos/contextos
latinoamericanos estado, cultura, subalternidad. Amsterdam; Atlanta: Brill.
Sanchez-Antonio, Juan Carlos. 2021. “Mas alld de la vision heleno-eurocéntrica de la

historia: el lugar de América (Latina) en la historia mundial transmoderna”. Memorias:


https://people.duke.edu/~wmignolo/Interactivecv/Publications/Lacolonialidad.pdf%2520
https://people.duke.edu/~wmignolo/Interactivecv/Publications/Lacolonialidad.pdf%2520
https://revistaliteratura.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/39564%2520
https://revistaliteratura.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/39564%2520
http://revista-iberoamericana.pitt.edu/ojs/index.php/Iberoamericana/article/viewFile/6392/6568
http://revista-iberoamericana.pitt.edu/ojs/index.php/Iberoamericana/article/viewFile/6392/6568
https://elpais.com/cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html
https://elpais.com/cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html
https://elpais.com/cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g
https://doi.org/10.5195/jwsr.2000.228%2520
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840%2520
http://dx.doi.org/10.17979/relaso.2016.6.1.1965%2520
https://www.france24.com/es/20200611-rebeli%25C3%25B3n-contra-las-estatuas-los-s%25C3%25ADmbolos-que-suscitan-choques-en-todo-el-mundo
https://www.france24.com/es/20200611-rebeli%25C3%25B3n-contra-las-estatuas-los-s%25C3%25ADmbolos-que-suscitan-choques-en-todo-el-mundo
https://www.france24.com/es/20200611-rebeli%25C3%25B3n-contra-las-estatuas-los-s%25C3%25ADmbolos-que-suscitan-choques-en-todo-el-mundo
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469663746_r

Descolonizar el pasado. Perspectivas criticas con los legados coloniales en la historia y la historiografia
Javier Garcia Ferndndez

Revista Digital de Historia y Arqueologia desde el Caribe Colombiano 44: 8-36. https://doi.
org/10.14482/memor.44.980

61. Said, Edward. 1979. Orientalism. Nueva York: Vintage Books.

62. Santos, Theotonio dos. 1991. Democracia y socialismo en el capitalismo dependiente.
Petropolis: Editorial Vozes.

63. Sena Martins, Bruno y Boaventura de Sousa Santos. 2018. “Socialismo, democracia e
epistemologias do Sul. Entrevista com Boaventura de Sousa Santos” Revista Critica de
Ciéncias Sociais n.° especial: 9-54. https://doi.org/10.4000/rccs. 7647

64. Sousa Santos, Boaventura de. 2006. “De lo posmoderno a lo poscolonial, y més alla
de ambos” En Conocer desde el Sur. Para una cultura politica emancipatoria, autor
Boaventura de Sousa Santos, 35-64. Lima: Fondo Editorial de la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos. https://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Conocer%20
desde%20el%20Sur_Lima_2006.pdf

65. Spivak, Gayatri C. 1990. “Reading the Satanic Verses”. Third Text 4 (11): 41-60. https://doi.
org/10.1080/09528829008576262

66. Strausfeld, Michi. 2021. “XXI: ;El siglo de la descolonizacién?”. El Pais, 11 de julio. https://
elpais.com/opinion/2021-07-11/xxi-el-siglo-de-la-descolonizacion.html

67. Thiongo, Ngugi Wa. 1987. Decolonising the Mind: The Politics of Language in African
Literature. Nairobi: East African Educational Publishers.

68. Vega, Mauro. 2001. “Historiografia y poscolonialidad”. Historia y Espacio 17: 69-92.
https://historiayespacio.univalle.edu.co/index.php/historia_y_espacio/article/view/6947

69. Wallerstein, Immanuel. (1979) 2016. El moderno sistema mundial. La agricultura
capitalista y los origenes de la economia-mundo europea en el siglo XVI. Madrid: Siglo XXI.

w
Javier Garcia Fernandez

Investigador postdoctoral de la University of California, Berkeley, Estados Unidos.
Doctor en estudios poscoloniales de la Universidade de Coimbra, Portugal. Magister en his-
toria contemporanea de la Universidad Nacional de Educacion a Distancia (UNED), Espaiia,
y licenciado en historia de la Universidad de Granada, Espana. Actualmente es investigador
del Departamento de Humanidades de la Universitat Pompeu Fabra y del Grup de Recerca
en Imperis, Metropolis i Societats Extraeuropees (Grimse), Barcelona. Ha sido investigador
visitante en la School of Oriental & African Studies de la University of London, Reino Unido.
Entre sus ultimas publicaciones estan: “Immanuel Wallerstein’s Legacy in Southern Europe:
Notes for Thinking Andalusia from World-Systems Theory”, Journal of World-Systems Research
28, n.° 2 (2022) 427-437, https://doi.org/10.5195/jwsr.2022.1134; “Mas alla del medievalismo
y el arabismo: Al-Andalus en perspectiva poscolonial’, Estudios de Asia y Africa 57, n.° 1
(2022). 61-94. https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653. https://orcid.org/0000-0001-7994-
5477 b4 javier.garciaf@upf.edu 0 jgarciafer@ugr.es

~
[

PANORAMICAS =


https://doi.org/10.14482/memor.44.980
https://doi.org/10.14482/memor.44.980
https://doi.org/10.4000/rccs.7647
https://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Conocer%20desde%20el%20Sur_Lima_2006.pdf
https://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Conocer%20desde%20el%20Sur_Lima_2006.pdf
https://doi.org/10.1080/09528829008576262
https://doi.org/10.1080/09528829008576262
https://elpais.com/opinion/2021-07-11/xxi-el-siglo-de-la-descolonizacion.html
https://elpais.com/opinion/2021-07-11/xxi-el-siglo-de-la-descolonizacion.html
https://historiayespacio.univalle.edu.co/index.php/historia_y_espacio/article/view/6947
https://doi.org/10.5195/jwsr.2022.1134
https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653
https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
mailto:javier.garciaf@upf.edu
mailto:jgarciafer@ugr.es

