
	 Water and architecture: 
power and poetry in Keushu

The relationship between water and the built environment at the an-
thropic lagoon of Keushu in northern Peru, evinces, on one hand, 
the characteristics behind funerary architecture and their symbolic 
dimension bound to the landscape, and on the other, the value of 
water understood as an economic, social, and symbolic resource. 
The intention is to present this poetical pre-Hispanic Andean archi-
tecture as one capable of revealing, through constructive gestures, 
the importance of the ancestors in relationship with water and land-
scape, and of integrating the territory's sacred symbolism with the 
social, cultural, and economic affairs of the communities residing 
around Keushu. 
      Keywords: prehispanic architecture, andean architecture, funer-
ary architecture, chullpa, poetic architecture, symbolic.

Re
ci

bi
do

: 3
0

 d
e 

oc
tu

br
e 

de
 2

0
2

1 
   

   
   

   
 A

ce
pt

ad
o:

 1
7 

de
 m

ay
o 

de
 2

0
2

2
C

óm
o 

ci
ta

r: 
Va

rg
as

 T
or

re
s,

 D
an

ie
l. 

"A
gu

a 
y 

ar
qu

it
ec

tu
ra

: p
od

er
 y

 p
oe

sí
a 

en
 K

eu
sh

u"
. D
ea
rq

 n
o.

 3
3

 (
2

0
2

2
):

 4
8-

5
9.

 D
O

I: 
ht

tp
s:

//
do

i.o
rg

/1
0.

18
3

89
/

de
ar

q3
4

.2
0

2
2

.0
5

La relación entre agua y espacio construido en la laguna antrópica 
de Keushu, al norte del Perú, pone en evidencia, por un lado, las 
características detrás de la arquitectura funeraria andina y su di-
mensión simbólica en relación con el paisaje; por otro, el valor del 
agua entendida como recurso económico, social y simbólico. Se 
pretende dar a conocer la arquitectura poética prehispánica andi-
na como aquella capaz de revelar mediante gestos constructivos, 
la importancia de los ancestros en relación con el agua y el paisaje, 
y de integrar el simbolismo sagrado del territorio con los asuntos 
sociales, culturales y económicos de las comunidades que allí ha-
bitaban.
      Palabras clave: arquitectura prehispánica, arquitectura andina, 
arquitectura funeraria, chullpa, arquitectura poética, simbólico.

Agua y arquitectura: 
poder y poesía en Keushu*

Daniel Vargas Torres
da.vargas154@gmail.com
Universidad de los Andes

   DOI: https://doi.org/10.18389/dearq34.2022.05

*	
Este artículo es el resultado del proyecto de 
investigación arqueológico Wanduy (PIAW), lide-
rado por el antropólogo Alexander Herrera, y de 
mi investigación y análisis personal en el sitio de 
estudio. 

Dearq  34



introducción

Alrededor de la laguna antrópica de Keushu, al norte del Perú, yacen hoy las 
ruinas de estructuras funerarias y ceremoniales levantadas por culturas pre-
hispánicas a lo largo de casi 1500 años para albergar y honrar a sus ancestros; 
pero también para que ellos, sus antepasados, vigilaran y ejercieran desde es-
tos espacios su poder y derecho sobre la tierra, sus recursos y, más importante 
aún: sobre el agua. 

El objetivo de este artículo es presentar y dar a conocer la compleja y rica re-
lación entre el agua como elemento sagrado y económico del paisaje y la ar-
quitectura funeraria prehispánica en el norte del Perú. Además, el artículo pre-
tende establecer un espacio de reflexión, al presentar una arquitectura cuyos 
gestos poéticos, como veremos en el texto, contrastan con las decisiones que 
conforman nuestro entorno construido actual. 

Entender aspectos de la arquitectura prehispánica y su relación con el entor-
no nos invita como arquitectos a repensar los paradigmas de diseño desde los 
cuales nos movemos actualmente y, sobre todo, a repensar el alcance de la ar-
quitectura misma como herramienta para entender y darle significado al mundo 
que nos rodea. 

Si bien este articulo no presenta la basta complejidad de una cultura tan ale-
jada y opuesta en el tiempo a la nuestra, conocer que existió una arquitectura 
que, gracias a los muertos y con la ayuda de los dioses del paisaje, custodiaba 
y protegía un recurso tan valioso económica y socialmente como el agua, nos 
permite entender una cultura única con una compleja cosmovisión que inte-
graba los aspectos sociales, culturales, económicos y espirituales de la vida. 

Así entonces, el análisis de las estructuras funerarias en la laguna de Keushu 
pasa primero por entender las características del paisaje simbólico que las ro-
deaba, entendiendo la dimensión sagrada de las montañas, rocas, ríos y lagos 
del territorio donde se erigían las estructuras funerarias que construyeron las 
relaciones de poder y derecho frente al agua como recurso económico. Más 
adelante, veremos la relación entre la arquitectura mortuoria y el agua en el 
contexto andino prehispánico, estudiando los cambios tipológicos de su arqui-
tectura en el tiempo, para entender luego la relevancia de características pun-
tuales, como la orientación o la visibilidad de estas estructuras en relación con 
el territorio.

La conexión entre paisaje sagrado, tipologías  ubicación, orientación y visibilidad, 
nos revelan una compleja y rica arquitectura con aspectos poéticos capaz de  
integrar no solo los símbolos y dioses del paisaje, sino también las actividades 
diarias de las comunidades vinculadas con ella.   

Figura 1_ Nevado Huascarán, a 6768 m s. n. m. Fotografía 
del autor.

investigación

48 – 49



la cosmovisión en los pueblos andinos 

Todo cuanto existe en la naturaleza está lleno de vida [...] Los nevados, los cerros, 
la tierra, los árboles, el mar, las lagunas, los ríos, las estrellas del cielo, forman un 
conjunto de energías vivientes llamadas colectivamente Kawsay. 
(Barrionuevo 2011, 23)

Las culturas prehispánicas en la región andina eran comunidades con una cos-
movisión y un sistema de creencias complejo, animista y sumamente simbólico. 
El territorio natural donde habitaban contenía en gran medida los elementos 
que les permitían ordenar y concebir el universo a su alrededor, por lo que a 
sus componentes (las rocas, las montañas o el agua) se les otorgaban carac-
terísticas simbólicas que se vinculaban no solo con figuras divinas, sino con 
los ancestros más importantes de la comunidad, cuya energía habitaba en los 
diferentes elementos del territorio sagrado. 

Los relatos de la conquista española, los registros arqueológicos y la tradición 
oral a lo largo de los años describen una relación estrecha entre las prácticas 
funerarias y el paisaje natural en las culturas prehispánicas andinas; relación 
que además demostraba los lazos entre los ancestros y los recursos más impor-
tantes en el territorio (Valverde 2008). Las grandes montañas, origen y fuente 
del agua que alimenta la región, eran los llamados apus o apukunas, señores 
guardianes de todo aquello que se extiende frente a ellos y donde además ha-
bitaban los antepasados más importantes de la comunidad (Allen 1988, 41).  
El Huandoy o el Huascarán, picos nevados visibles desde la ciudadela de Keus-
hu, eran probablemente considerados dos de los principales apus de la región, 
vistos ya sea como deidades o como ancestros comunes de gran importancia 
que vigilaban todo lo que se extendía en su horizonte (fig. 1). 

Los apus representaban la energía masculina de la naturaleza, que se comple-
mentaba con la energía femenina de la Pachamama, diosa de la tierra y uno 
de los seres más poderosos en el sistema de creencias andino prehispánico 
y actual. Apus, Pachamama y muchos de los elementos sagrados del paisaje 
eran considerados seres con un carácter y personalidad definidos que interac-
tuaban continuamente con los mortales que constantemente buscaban recibir 
sus favores y bendiciones (Barrionuevo 2011). 

Del agua que brota de los apus se nutren los lagos y las lagunas;  entendidos en 
algunos casos como Pacarinas, lugares de origen de las almas de los hombres y 
donde al morir regresaban para retornar a la unidad primordial de donde nacie-
ron. Decía Mircea Eliade (1961): volver al agua es volver al “modo indiferenciado Figura 2_ Laguna Keushu. Fotografía del autor.

Dearq  34



de la vida”; retornar al origen del que todos venimos. El simbolismo de las paca-
rinas y su relación con el agua parece estar estrechamente ligada en el contexto 
prehispánico con el paso y ciclo de los muertos en la tierra física y simbólica de 
los vivos. El arqueólogo norteamericano George Lau (2016) entiende el interior 
de las tumbas como Pacarinas que “protegían y cultivaban la vitalidad de los 
ancestros”, y de donde emergían y se originaban los grupos en la comunidad.

Si consideramos que las tumbas que albergaban a los ancestros momificados 
en pequeños bultos, o mallki, se ubicaban junto a ríos, lagunas, o terrenos de 
cultivo, no parece coincidencia que fuesen considerados semillas alimentaban 
la tierra adonde retornaban. 

Conocer estos elementos sagrados en el paisaje, los apus, las pacarinas, la 
Pachamama y los mallkis, contextualiza y da sentido a las decisiones arquitec-
tónicas en el paisaje construido y simbólico prehispánico que estudiaremos 
a continuación, ya que estos elementos fueron referentes continuos en el te-
rritorio y actores fundamentales a la hora de entender su influencia sobre la 
arquitectura mortuoria (fig. 2). 

el agua y el espacio funerario construido

Las prácticas funerarias en el contexto prehispánico tenían una importancia 
simbólica, económica y social, fundamental tanto en el fortalecimiento de la 
memoria colectiva en el tiempo como en las actividades diarias de obtención y 
apropiación de recursos en el territorio. (Herrera 2005). según los registros ar-
queológicos y relatos de conquistadores y extirpadores de idolatrías españoles, 
no solo eran comunes las prácticas donde los ancestros momificados hacían 
parte de rituales donde eran extraídos de sus tumbas como un acto ceremonial 
simbólico y de construcción social y cultural de la memoria, sino también como 
un sistema de demostración de poder y apropiación de recursos valiosos que 
eran reclamados a partir del levantamiento de las tumbas que albergaban a los 
mallki en lugares estratégicos del territorio (Herrera 2007; Valverde 2008).

En esta segunda parte veremos cómo la arquitectura funeraria en la cultura 
prehispánica andina se enlazaba estrechamente con la apropiación y obten-
ción del agua en el paisaje a partir de dos estrategias principales: primero, la 
transformación tipológica de las estructuras arquitectónicas en el tiempo en 
relación con su visibilidad y presencia en el paisaje, y segundo, la orientación 
y ubicación de las tumbas con respecto a elementos hídricos en el territorio 
como ríos, lagunas o picos nevados. 

La aparición de las chullpas

Tanto en Keushu como en la región central y norte andina del Perú encontra-
mos tres principales tipologías de arquitectura mortuoria que fueron erigidas 
en periodos diferentes y que permiten entrever la intención detrás de los cam-
bios en su estructura. Como veremos, el paso de estructuras funerarias excava-
das bajo tierra a torres elevadas sobre la tierra visibles en el paisaje se relacio-
na con estrategias sistemáticas tanto para vincular simbólicamente al paisaje 
como para mostrar poderío y soberanía sobre un recurso. Veamos entonces las 
características principales de estas tipologías. 

Las tumbas subterráneas suponen la tipología más antigua de todas; se ubi-
can cronológicamente en el Horizonte Temprano y en los primeros años del 
Horizonte Intermedio, entre los años 0 y 600 d. C. (Valverde 2008; Herrera 2005; 
Lau 2011). Son espacios construidos bajo tierra, con largas galerías de acceso 
excavadas de hasta tres metros de largo, en algunos casos, y con un ancho 
menor a un metro, recubiertas a sus lados por rocas pequeñas y por las cuales 
se accedía a varias cámaras pequeñas laterales donde habitaban los ancestros 
de la comunidad (fig. 3). 

investigación

50 – 51



Las tumbas bajo roca se ubicaban, como lo indica su nombre, bajo rocas de 
grandes proporciones que llegaban a medir hasta tres metros de altura y que 
custodiaban, a diferencia de las tumbas subterráneas, un único espacio se-
mienterrado con áreas de hasta siete metros cuadrados, en el caso de Keushu. 
Las rocas sobre las tumbas eran, y son, todavía muy visibles en el paisaje pero 
fácilmente mimetizables con otras tumbas del mismo tipo a su alrededor (fig. 4). 

Finalmente, encontramos las chullpas, estructuras construidas con lajas pe-
queñas, medianas y grandes de roca superpuestas una sobre la otra que alcan-
zaban, en algunos casos, dos o hasta tres pisos de altura. Tienen uno o varios 
accesos principales y su interior está generalmente dividido por muros en mam-
postería que encierran las diferentes cámaras mortuorias. En la región central 
y norte del callejón de Huaylas, las chullpas suelen tener una base rectangular 
(Herrera 2005); sin embargo, en otras zonas de Latinoamérica es posible en-
contrar chullpas de base circular o semicircular, adosadas a montañas o a otras 
superficies rocosas (Rivet 2021). En Keushu, por ejemplo (fig. 5), largas lajas de 
piedra ubicadas en el sentido más corto de las chullpas de planta rectangular 
estructuran las bases para levantar los pisos superiores y sus respectivos mu-
ros internos. La cubierta de las chullpas puede tener forma a dos aguas, ligera-
mente abombada o plana (Mantha y Malca 2004), para rematar una estructura 
que, además, suele estar levantada sobre montículos naturales o artificiales de 
tierra (fig. 6), un gesto proveniente de la influencia wari en la región, como argu-
menta el arqueólogo peruano Juan Olvera (2016). 

La mayoría de las chullpas en la región de Ancash fueron construidas durante el 
Horizonte Medio (700-1200 d. C.), y su aparición supone un hito importante en 
la arquitectura andina al indicar un cambio de estrategia a la hora de erigir es-
tructuras funerarias; hecho que al día de hoy ha generado diferentes y variadas 
hipótesis acerca de su incursión en la arquitectura prehispánica (Herrera 2007; 
Valverde 2008). Sin embargo, son muchas las teorías que coinciden en que las 
chullpas aparecen como un mecanismo para acentuar la apropiación sobre el 
territorio y sobre su recurso más valioso: el agua (Herrera 2005, 2007; Lau 2002; 
Valverde 2008).

Tanto en Chinchawas como en la  región del Callejón de Huaylas, las chullpas 
surgen como la tipología arquitectónica predominante hacia el año 800 d. C., su-
giriendo esto que su aparición surge a partir de la necesidad de visibilizar los 
monumentos construidos para los ancestros como un medio de delimitación 
y apropiación del territorio ante la presión de fenómenos externos (Lau 2002; 
Herrera 2005). Lau (2002) evidenció, por ejemplo, cambios en los patrones ce-
remoniales y arquitectónicos, mediante el análisis de restos cerámicos o pie-
zas de piedra antropomórficas, atados a la llegada de la guerrerista cultura wari  

Figura 3_ Tumba subterránea. Fotografía del autor.

Figura 4_ Tumba bajo Roca. Fotografía del autor.

Dearq  34



durante el Horizonte Medio. Así, el autor argumenta la necesidad de hacer más 
visibles las estructuras funerarias para reclamar el derecho sobre recursos y tie-
rra cada vez más vitales ante la amenaza de la llegada Wari (fig. 7). 

De este modo, el cambio de paradigma arquitectónico en los pueblos andinos, 
que buscaban visibilizar cada vez más el hogar de sus antepasados, nos revela 
un interés creciente por empoderar a sus ancestros y demostrar su capacidad 
de apropiación sobre recursos que cada vez se hacían más escasos y valiosos. 
Las tumbas subterráneas y bajo roca dieron paso a las chullpas, estructuras 
visibles para los vivos, pero también erigidas para el habitar de los muertos en 
lugares estratégicos que ampliaban su rango de visión sobre la tierra y el agua. 

Paisaje y arquitectura

En 1970, el antropólogo Arthur Saxe planteó ocho hipótesis acerca de las prác-
ticas funerarias de varias culturas alrededor del mundo,(Saxe, 1970) Quizás la 
que más ha resonado en el mundo de la antropología y arqueología es la hipó-
tesis ocho: donde plantea que la disposición de las estructuras funerarias en 
el espacio “legitiman, por medio de la descendencia lineal de los muertos”, la 
apropiación de recursos “cruciales pero restringidos” en el territorio. Saxe basó 
su reflexión en el estudio de la disposición de los muertos en culturas lejanas a 
nuestro caso de estudio como los papuanos o los ashanti al occidente de África.

Lau (2015) demostró, a través de sus estudios acerca de la cultura Recuay, que la  
hipótesis planteada por Saxe aplica también a las comunidades andinas prehis-
pánicas, al entender claramente en este caso lo que Saxe llamaba la apropia-
ción de recursos cruciales pero restringidos, como el vínculo de la arquitectura 
funeraria con el agua y la agricultura en la región. 

Así mismo, Lau (2015) explicó de qué forma los ancestros seguían teniendo un 
rol activo en el día a día de los vivos; afectando asuntos cotidianos como el pas-
toreo, la irrigación o los procesos de cultivo. La palabra mallki, por ejemplo, ade-
más de nombrar a los ancestros momificados en pequeños bultos, significaba 
también semilla, huevo, planta joven o árbol, por lo que su ubicación en las tum-
bas ubicadas junto a los terrenos de cultivo mejoraba física y simbólicamente  
la fertilidad de los campos. 

Al ser el agropastoreo la principal actividad económica de la región (Valverde 
2008; Herrera 2005), el agua resultaba indispensable y de gran valor para la vida 
en el callejón de Huaylas, donde resultaba escasa en los lugares montañosos 
más elevados y donde factores externos, como la llegada de los wari o las con-
diciones climáticas durante algunos meses del año, le otorgó un valor vital que 
debía ser protegido tanto por los vivos como por sus ancestros. 

Figura 5_ Chullpa en Keushu. Fotografía del autor.

investigación

52 – 53



Citando a los antropólogos e historiadores británicos Maurice Bloch y Jonathan 
Parry, Lau escribe que “las prácticas funerarias se enfocan en aquel recurso 
que es culturalmente concebido como el más esencial en la reproducción del 
orden social” (2016, 175), y explica entonces de qué manera en lugares de la 
región de Ancash (Chinchawas, Pueblo Viejo o Nuevo Tambo, por ejemplo) las 
chullpas están siempre orientadas hacia los campos de cultivo y el sistema de 
irrigación que los alimenta, y ubicadas usualmente en zonas rocosas donde el 
agua puede ser escasa y difícil de distribuir, en lugar de levantarse en locacio-
nes periféricas, donde su presencia pudo haber demarcado más claramente 
los límites del territorio frente a otras culturas que pusieran en riesgo su sobe-
ranía (fig. 8). 

Herrera (2007)  reforzó esta tesis con su estudio acerca de agrupaciones chu-
llparias en el Callejón de Huaylas, donde la mayor cantidad de estructuras se 
encuentran en el costado occidental del Callejón, sobre la cordillera Blanca, 
de cuyos picos nevados nacen los ríos y acequias que irrigan la cordillera en 
diferentes puntos. Allí, las principales necrópolis: Keushu, que veremos en de-
talle más adelante, Awkismarka y Colltapac, están directamente relacionadas y 
orientadas hacia arroyos y corrientes de agua alimentadas por el nevado Huan-
doy. Por otro lado, en la más seca cordillera Negra, aunque Herrera identificó 
una menor cantidad de grupos de chullpas, estas estaban siempre orientadas 
hacia los principales cuerpos de agua de la cordillera. En Kunkash, por ejemplo, 
halló un grupo de 26 chullpas agrupadas alrededor de la zona agrícola del valle 
Acolló, orientadas además hacia el valle observando desde sus accesos el tra-
yecto del río Washka. 

Si levantar chullpas visibles en el espacio instauraba la presencia de una co-
munidad adscrita a sus antepasados comunes sobre el territorio, orientarlas 
hacia los recursos y a puntos sagrados en el horizonte permitía a los ancestros 
y a los dioses del paisaje ejercer su presencia sobre los asuntos cotidianos de 
los vivos. En las comunidades de la región norte de Perú estos dioses y ances-
tros estaban siempre, de una u otra forma, vinculados con el agua que permitía 
la vida y el desarrollo de sus descendientes. 

Figura 6_ Axonometría de una chullpa. Fotografía del 
autor.

Figura 7_ Chullpa TB1 sobre un montículo de tierra. 
Elaboración propia.

Figura 8_ Chullpa orientada hacia el lago y al horizonte 
montañoso. Fotografía del autor.

Dearq  34



Veamos finalmente cómo las estrategias espaciales mencionadas se materiali-
zan en el paisaje sagrado de Keushu, donde las estructuras funerarias se orga-
nizan alrededor de una laguna construida y planeada por los mismos habitantes 
del sector para facilitar el riego y la distribución del agua sobre los terrenos 
cultivables a su alrededor, y que están siempre en relación directa con los neva-
dos Huandoy y Huascarán, apus vigilantes y protectores de la laguna y la región.

keushu

El sitio arqueológico de Keushu se ubica en la región de Ancash, al norte del 
Perú y sobre el callejón de Huaylas, conformado por la cordillera Negra al orien-
te, que se levanta hasta los 4000 m s. n. m., y la cordillera Blanca al occidente, 
que gracias a sus picos nevados alcanza los 6760 m s. n. m. (fig. 9). El agua que 
alimenta la laguna central y los campos de siembra y pastoreo proviene de los ya 
mencionados nevados Huandoy (6395 m s. n. m.) y Huascarán (6768 m s. n. m.).

La laguna se ubica en la región geográfica Suni, comprendida entre los 3000 y 
los 4000 m s. n. m. y se caracteriza por su topografía montañosa y por una alta 
cantidad de rocas de gran tamaño movidas durante la última era glaciar, hace 
más de cien mil años. Allí, durante los primeros meses del año, el clima es hú-
medo y lluvioso y puede llegar a temperaturas de −1 °C; mientras que los últimos 
meses del año son secos y calurosos, con temperaturas que oscilan entre los 10 
y los 20 °C. El agua, por lo tanto, es escasa durante algunas temporadas, y al es-
tar el sector alejado del valle y el río Santa, principal cuerpo de agua del callejón 
de Huaylas, se complejiza su acceso y distribución, por lo que el agua se con-
vierte en un recurso importante y valioso en las regiones más elevadas (fig. 10).

Investigación y resultados

El complejo arqueológico de Keushu se divide en siete sectores (A-G) que facili-
tan su estudio y clasificación. Allí se distribuyen estructuras residenciales, pro-
ductivas, ceremoniales y mortuorias, clasificadas entre tumbas subterráneas, 
tumbas bajo roca y chullpas (figs. 11 y 12).

Figura 9_ Región de Ancash, norte del Perú. Fuente: 
mapa de libre uso con licencia CC BY-SA 3.0, 2009, 
tomada de https://es.wikipedia.org/wiki/Departamento_
de_%C3%81ncash

Figura 10_ Montaña, agua y roca en Keushu. Fotografía del 
autor.

0km 200km

investigación

54 – 55



Sector B
TBR

Sector A
Chullpa

Sector B
Chullpa

Sector C
Chullpa

Sector D
Chullpa

Sector C
TBR

Sector D
TBR

Laguna

Río A

Río B

VISIBLE NO VISIBLE

Nevados

Cadena de Montañas 

Sector D

Chullpa Mayor

Dearq  34



Durante la investigación en el lugar, se analizaron la orientación, visibilidad y ti-
pología de las estructuras funerariasentre otros factores que, enmarcados en el 
contexto que presentamos en la primera parte de este artículo, nos permitieron 
entender el estrecho vínculo entre las tumbas más visibles y elaboradas y su 
orientación con respecto a los elementos sagrados más importantes del paisaje 
vinculados a su vez con el agua y su ciclo en el tiempo (fig. 13).

La figura 13 muestra el resultado del análisis de orientación de 90 de las 105 
tumbas de Keushu. Se excluyeron las tumbas subterráneas debido a que su ac-
ceso, al ser principalmente vertical, impedía  la medición de direccionamiento 
y orientación. 

Los resultados nos muestran que la mayoría de las tumbas, independiente-
mente de su tipología, están orientadas hacia los nevados en el horizonte los 
ríos, o hacia la laguna central del complejo. Sin embargo, esto se debe en gran 
medida a la geografía única del lugar, ya que la mayoría de las laderas donde 
se encuentran las tumbas bajo roca, por ejemplo, rodean la laguna y los ríos, 
orientando hacia los puntos más relevantes del paisaje las estructuras y sus 
accesos. Por ese motivo, es posible ver también una gran heterogeneidad en la 
orientación de las tumbas bajo roca: algunas observan los nevados; otras, las 
acequias, y otras, la laguna central. 

Las estructuras cuya orientación podía ser manipulada y diseñada (las chull-
pas) presentan, por otro lado, un mayor rigor y claridad en la orientación de 
sus accesos, que se dirigen en la gran mayoría de los casos hacia el horizonte 
montañoso, donde se levantan los apus Huandoy y Huascarán (fig. 14). 

Trece de las diecisiete chullpas analizadas se orientaban hacia los picos ne-
vados en el horizonte, sin importar en qué sector o ubicación del complejo se 
encontraran. En este grupo de trece chullpas, la chullpa TB1 sobresale como la 
más grande y elevada tumba del sector, y cuyo volumen es visible desde prác-
ticamente cualquier perspectiva en Keushu, al estar elevada además sobre un 
alto montículo de tierra (fig. 12).

Al realizar un análisis de visibilidad (fig.15), y dada la particularidad geográfica de 
Keushu, tanto las tumbas bajo roca, ubicadas en su mayoría en laderas rodeando 
la laguna, como las chullpas son muy visibles desde la perspectiva de los vivos 
en el paisaje. Las chullpas se diferencian, sin embargo, en que su tipología resal-
ta y contrasta con las tumbas bajo roca que se mimetizan fácilmente en el paisaje 
montañoso del territorio (fig. 16).

Figura 11_ Plano de Keushu con tratamiento de suelos. 
Fuente: tomado del archivo del Proyecto de Investigación 
Arqueológico Wanduy.

Figura 12_ Sectores de Keushu. Fuente: tomado del 
archivo del Proyecto de Investigación Arqueológico 
Wanduy.

Figura 13_ Orientación de las estructuras funerarias en 
Keushu. Fuente: elaboración propia.

Figura 15_ Cuencas visuales en Keushu. Fuente: 
elaboración propia.

Figura 14_ Chullpa mayor en Keushu-TB1. Fotografía 
del autor.

Figura 16_ Tumbas bajo roca en Keushu. Fotografía 
del autor.

investigación

56 – 57



Los resultados de los estudios de orientación y visibilidad nos demuestran, 
en conclusión, que las estructuras funerarias con tipología de Chullpa fueron 
construidas principalmente para orientarse directamente hacia los principales 
cuerpos hídricos del paisaje, como la laguna, las acequias, los ríos, o los Apu, y 
para erigirse como tumbas visibles desde casi cualquier perspectiva en Keushu,  
dejando clara espacialmente la intención de apropiarse y proteger el sistema 
hídrico que alimentaba las tierras y cosechas vitales para la comunidad que 
habitaba este lugar. Estas decisiones establecieron una arquitectura poética 
cuyo diseño se basaba en la relación entre los vivos, los muertos, el paisaje, y  
los dioses que allí habitaban.

arquitectura poética

Al iniciar hablábamos acerca de la arquitectura poética, como aquella que logra 
integrar y naturalizar los aspectos cotidianos, sociales y culturales de un pue-
blo, con la dimensión sagrada y primordial que todos albergamos como parte 
inherente de nuestra humanidad. Una arquitectura que gracias a su relación 
con el agua fue capaz de revelar el poder de los muertos y los símbolos de la 
naturaleza ocultos en el paisaje. 

La palabra poesía viene del griego poiesis o poiein, que significaba hacer o re-
velar. Este hacer es descubrir la aletheia, o verdad para los griegos clásicos, 
que es aquello que nos conecta a los seres humanos con nuestra realidad pri-
mordial, con nuestro origen; aquello que es de cierto modo nuestra esencia y la 
esencia de las cosas que nos rodean, que originalmente es la misma (Zambrano 
1993). El gesto poético ocurre en el plano físico sobre el que habitamos, por lo 
que hablar de origen o de dimensión simbólica no es excluir la realidad material 
construida y natural que nos rodea. Es necesaria en este caso tanto el agua 
como la arquitectura para que ocurra. 

La arquitectura en Keushu era entonces poética, porque revelaba la dimensión 
sagrada y oculta de las cosas que la rodeaban, de los picos nevados, de los la-
gos, los ríos y de los dioses y ancestros cuya energía allí habitaba (Barrionuevo 
2011). Poética porque gracias a las tumbas erigidas en el Callejón de Huaylas 
entendemos parte de la cosmovisión de un pueblo que veía en el agua un recur-
so valioso y estratégico económica y socialmente; un elemento tan importante 
que debía ser custodiado por los antepasados que salvaguardaban la soberanía 
y supervivencia de sus descendientes. En resumen, poética porque un gesto 
constructivo y espacial logró conectar cultura, paisaje, economía, mortales,  
ancestros y dioses, a partir del vínculo entre agua y arquitectura (fig. 17). 

Gesto constructivos como la tipología, visibilidad, ubicación y orientación con 
respecto al agua, establecieron una arquitectura que permitió a las comunidades 
prehispánicas conectarse con el mundo y darle sentido al universo que les ro-
deaba. ¿Cómo nos permite la arquitectura hoy en día entender nuestro universo,  
nuestro mundo y los recursos que lo conforman?

Figura 17_ El agua y el espacio construido en Keushu. 
Fotografía del autor.

Figura 18_ Chullpa frente a la laguna central. Fotografía 
del autor.

Dearq  34



bibliografía

1.	 Allen, Catherine J. 1988. 
The Hold Life has: Coca 
and Cultural Identity in 
an Andean Community. 
Washington: Smithsonian 
Institution Press.

2.	 Barrionuevo, Alfonsina. 
2011. Hablando con los 
Apus: Poder en los Andes. 
La fuerza de los cerros. 
Lima: Bellido.

3.	 Dean, Carolyn. 2014. “Men 
who would be Rocks: 
The Inka wank’a”. En The 
Archaeology of Wak’as: 
Explorations of the Sacred 
in the pre-Columbian 
Andes, editado por Tamara 
Bray, 213-238. Boulder: 
University Press of 
Colorado.

4.	 Eliade, Mircea. 1961. The 
Sacred and the Profane, 
The Nature of Religion. 
Nueva York: Harcourt, 
Brace & World.

5.	 García, Francisco Gil. 
2002. “Acontecimientos y 
regularidades chullparias: 
Más allá de las tipologías. 
Reflexiones en torno a la 
construcción del paisaje 
chullpario”. Revista 
Española de Antropología 
Americana, n.º 32: 207-
241.

6.	 Heidegger, Martin. 1971a. 
“Building, Dwelling, 
Thinking”. En Poetry, 
Language, Thought 
por Martin Heidegger. 
Traducido por Albert 
Hofstadter. Nueva York: 
Harper Perennial.

7.	 Heidegger, Martin. 
1971b. ““…Poetically Man 
Dwells…””. En Poetry, 
Language, Thought 
por Martin Heidegger. 
Traducido por Albert 
Hofstadter. Nueva York: 
Harper Perennial.

8.	 Herrera, Alexander. 2005. 
“Territory and Identity in 
the Pre-Columbian Andes 
of Northern Perú”. Tesis de 
doctorado, Universidad de 
Cambridge. 

9.	 Herrera, Alexander. 2007. 
“Social Landscapes and 
Community Identity: The 
Social Organization of 
Space in the North-Central 
Andes of Peru”. En Defining 
Social Complexity: 
Approaches to Power 
and Interaction in the 
Archaeological Record, 
editado por S. Kohring y 
S. Wynne-Jones, 161-185. 
Oxford: Oxbow.

10.	 Herrera, Alexander, 
Alejandro Amaya y Miguel 
Aguilar. 2014. “Una 
aproximación tipológica y 
funcional a la arquitectura 
indígena de los siglos 
IX al XVI en la Sierra de 
Ancash”. En Arquitectura 
prehispánica tardía: 
Construcción y poder 
en los Andes centrales, 
editado por Kevin Lane 
y Milton Lujan, 165-273. 
Lima: Fondo Editorial de la 
Universidad Católica Sedes 
Sapientiae.

11.	 Lau, George. 2002. 
“Feasting and Ancestor 
Veneration at Chinchawas, 
North Highlands of 
Ancash, Peru”. Latin 
American Antiquity 13 
(3): 279-304. https://doi.
org/10.2307/972112

12.	 Lau, George. 2011. Andean 
Expressions: Art and 
Archaeology of the Recuay 
Culture. Iowa: University of 
Iowa Press. 

13.	 Lau, George. 2016. 
“Different Kinds of Dead: 
Presencing Andean 
Expired Beings”. En Death 
Rituals, Social Order 
and the Archaeology of 
Immortality in the Ancient 
World, editado por Colin 
Renfrew, Michael Boyd 
e Iain Morley, 168-186. 
Cambridge: Cambridge 
University Press.

14.	 Mantha, Alexis y Hernando 
Malca. 2004. “El sitio de 
Rapayán y su diversidad 
arquitectónica durante 
los periodos tardíos de 
la prehistoria andina”. En 
Arqueología de la sierra 
de Ancash: Perspectivas 
y propuestas, editado por 
Bebel Ibarra Asencios, 
468-488. Lima: Instituto 
Cultural RVNA.

15.	 Olvera, Juan Paredes. 
2016. “Ichic Willkawain y 
el callejón de Huaylas: Un 
enclave provincial Wari en 
la sierra norte del Perú”. 
En Arqueología de la sierra 
de Ancash: Población y 

territorio, editado por 
Bebel Ibarra Asencios, 
137-165. Lima: Instituto 
Cultural RVNA.

16.	 Paz, Octavio. 1972. El arco 
y la lira. Madrid: Fondo de 
Cultura Económica.

17.	 Rivet, Carolina. 2020. 
“Análisis de las elecciones 
técnicas usadas en la 
arquitectura chullparia 
durante el Período 
Intermedio Tardío 
en la Puna de Jujuy”. 
Comechingoia, 25 (1): 101-
120. http://www.scielo.org.
ar/scielo.php?script=sci_
abstract&pid=S1851-

	 00272021000100101
18.	 Saxe, Arthur. 1970. Social 

Dimensions of Mortuary 
Practices. Michigan: 
University of Michigan.

19.	 Valverde, Alejandra María. 
2008. “¿Dónde están los 
ancestros? Estructuras 
funerarias de la Cordillera 
Blanca, Perú”. Tesis de 
maestría. Universidad de 
los Andes, Colombia.

20.	 Vargas, Daniel. 2018. 
“Arquitectura y poesía: 
El complejo sagrado de 
Keushu y las termas de 
Vals”. Tesis de maestría, 
Universidad de los Andes, 
Colombia. 

21.	 Zambrano, María. 1993. 
Filosofía y poesía. Madrid: 
Biblioteca Premios 
Cervantes.

Vale la pena reflexionar acerca de los paradigmas y parámetros arquitectónicos 
que rigen hoy en día nuestro entorno construido, quizás más fríos en compara-
ción, con dioses ausentes y símbolos ilegibles; volcado en muchos casos hacia 
la búsqueda de resultados económicos, agotando los recursos y olvidando una 
parte fundamental del hombre que Heidegger (1971b) definía en su cuadratura 
como el habitar poético y armónico del hombre sobre la tierra, como mortal, 
bajo el cielo y ante los dioses (figs. 18 y 19). 

Figura 19_ Chullpa sobre montículo de tierra. Fotografía 
del autor.

investigación

58 – 59




