
Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  nodos y contornos de un campo de estudio

92 H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  
nodos y contornos de un campo de estudio

DOI: https://doi.org/10.25025/hart05.2019.05

Alexander Herrera Wassilowsky
Sus estudios de las estrategias de asentamiento en la región 
central de los Conchucos, en la sierra norte del Perú (Magister 
Artium, Freie Universität Berlin, 1998) lo llevaron a cuestionar 
el uso de las categorías de territorio e identidad en la investi-
gación arqueológica y a investigar el emplazamiento en el pai-
saje de la arquitectura ceremonial y mortuoria en su relación 
con la constitución de lo sagrado en los Andes (Ph.D. University 
of Cambridge, 2005). Desde 2006 su trabajo se enfoca en la 
historia del manejo del agua, la integración de fuentes múlti-
ples y la conceptualización del agua en prácticas rituales. Ha 
realizado estudios comparativos de las dimensiones materia-
les, técnicas y simbólicas de la ingeniería hidráulica en torno a 
los glaciares de la Cordillera Blanca, los humedales y bofedales 
antrópicos de la Cordillera Negra y los sistemas de pastizales 
irrigados en la Reserva Paisajística Nor-Yauyos Cochas. Estos 
trabajos también han apuntado a la rehabilitación de tecnolo-
gías indígenas y la siembra y cosecha de agua como medidas 
robustas para la adaptación al cambio climático y el desarrollo 
rural. Su emergente cooperación con los cabildos indígenas de 
los pueblos Kamëentsá e Inga del valle de Sibundoy, en el sur de 
Colombia, parte de una cartografía participativa del patrimonio 
material e inmaterial. Esta formará la base para una investiga-
ción arqueológica colaborativa a mediano plazo que estudiará la 
ecología histórica en la interfaz Andes-Amazonia desde 2020. 
Se desempeña como Profesor Asociado de arqueología e his-
toria del arte precolonial en la Universidad de los Andes. Sus 
publicaciones incluyen libros sobre tecnologías indígenas y la 
relación entre arqueología y desarrollo, así como trabajos sobre 
la arqueología del paisaje y de la música, la ética arqueológica y 
el turismo patrimonial.
alherrer@uniandes.edu.co
ORCID: 0000-0001-9012-9745 Cómo citar: Herrera Wassilowsky, Alexander. “Arte prehispánico, arte 

indígena y arqueología: nodos y contornos de un campo de estudio”. 
H-ART. Revista de historia, teoría y crítica de arte, n º5 (2019): 92-102. 
https://doi.org/10.25025/hart05.2019.05 



93

Alexander Herrera Wassilowsky

H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

¿Qué es el arte prehispánico? Desde una perspectiva materialista el arte 
prehispánico podría circunscribirse en un sentido estricto al corpus de conoci-
miento posible para estudiar el pasado prehistórico. A lo largo del proceso histó-
rico que marcó la colonización hispana de América muchas de ellos trasegaron 
largos caminos y de maneras complejas para llegar a los repositorios en que se 
encuentran en la actualidad. Es pues la suma de todas las colecciones de objetos 
que hacen parte de los fondos de exposición y reserva custodiados por institu-
ciones museales, en el Viejo y Nuevo Mundo principalmente, lo que significa 
probablemente millones de piezas, catalogadas y potencialmente accesibles al 
interesado. Cualquier definición de arte prehispánico que se limite a estos obje-
tos e historias es insuficiente, sin embargo. Es incluso cuestionable una delimi-
tación material pues, pese a la enorme diversidad de técnicas desarrolladas para 
el tejido de fibras, el modelado de arcilla, la talla lítica, el trabajo con metales y 
la arquitectura, ente otros, tal definición excluiría millones de imágenes y figu-
ras pintadas, grabadas o esculpidas que aún se conservan in situ sobre soportes 
rupestres o arquitectónicos. Además del arte rupestre, la producción visual es una 
definición estrictamente materialista que dejaría por fuera los sonidos del pasado, 
la música y, por supuesto, la danza.

América fue el último continente poblado por nuestra especie y el único 
al cual ninguno de nuestros antecesores y ancestros homínidos tuvo acceso. Las 
formaciones sociales que aquí se desarrollaron incluyen características que han 
impactado en la definición misma de términos como estado e imperio, acuñados 
inicialmente con base en la experiencia eurásica. Bien la memoria de la invasión, 
colonización y el mestizaje, o bien la reticencia a olvidar el pasado autónomo, a reto-
marlo como mecanismo de resistencia o sanación para sobrellevar guerras civiles o 
dictaduras militares, son algunos de los hitos de un largo recorrido en el que la cele-
bración de las continuidades y el abuso de la otredad a veces incluso se dan la mano.

Puede pues parecer absurdo definir “arte prehispánico” en función de las 
exploraciones lideradas por el capitán genovés Cristóforo Colombo en el Caribe 
hace medio milenio, pero es también por su crítica conmemoración que el epí-
teto ´precolombino´ ha caído en desuso. El epíteto precolonial hace referencia a 
la temporalidad específica de la producción artística de sociedades independien-
tes de y anteriores a la imposición de sistemas coloniales. Pero la colonialidad que 
se expande desde Europa tras la caída de Constantinopla (1453) tomó formas y 
rumbos muy diversos en los siglos siguientes en los ámbitos hispano, lusófono, 
anglófono, francés y holandés. Hasta finales del siglo XVIII no cabía la posi-
bilidad de un arte precolonial por fuera de la experiencia histórica eurásica. El 
arte hacía parte, única y exclusivamente, de ese tiempo posterior histórico y cris-
tiano, fundacional para el devenir de las repúblicas latinoamericanas. Llamar este 
tiempo poscolonial es correcto en términos históricos, pero evoca la corriente 



Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  nodos y contornos de un campo de estudio

94 H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

teórica y política poscolonial de autores que se sitúa desde la colonialidad britá-
nica en África y Asia, como Homi Bhabha y Gayatri Spivak. La amplitud global 
del fenómeno hace pues difícil restringir un campo de estudio a una categoría de 
objetos cuyo común denominador sea la procedencia de lugares que experimen-
taron cualquier tipo de violencia colonial. A la vez que reconoce la colonialidad 
el epíteto prehispánico, en cambio, pone en relieve las especificidades de la con-
quista e invasión hispana en el siglo XVI.

El papel protagónico de la temporalidad por encima de la materialidad lo 
denota el prefijo “pre-” que, en “precolombino”, “prehispánico” y “precolonial”, 
sitúa el corte histórico que marca un antes –oriundo, autóctono o indígena– y 
un después –hispánico, colombino o colonial– en la explosión de pandemias, 
guerras y el desplazamiento ocasionada por la invasión de las erróneamente lla-
madas Indias, desatada en la primera mitad del siglo XVI. La cristianización e 
hispanización forzadas tuvieron como consecuencia una fuerte baja demográ-
fica, extendidos procesos migratorios y de translocación, y una reconfiguración y 
extinción de decenas lenguas autóctonas. Y pese a los esfuerzos globales en mate-
ria de educación intercultural bilingüe, este último proceso de erosión cultural 
aún continúa. Es posible, incluso, describir la irrupción del fenómeno colonial 
como un genocidio que llegó a tener, según un estudio reciente, un impacto de 
enfriamiento sobre los regímenes del clima a nivel global durante los siglos XVII 
y XVIII.1

El despertar del interés ilustrado por el pasado y específicamente por 
las antigüedades clásicas del Mediterráneo, sistematizado por Johann Joachim 
Winckelmann en Geschichte der Kunst des Altertums (1764), llega a las colonias 
americanas traducido en una tímida curiosidad por las antigüedades de los indios 
durante el reinado de Carlos III de España. Hacia mediados del siglo XVIII arri-
ban a las colonias hombres letrados como Antonio Ulloa y el Obispo Baltazar 
Martínez de Compañón, quien a lo largo de décadas reuniría la primera colec-
ción documentada de objetos prehispánicos, 195 objetos enviados en 1790 que 
eventualmente llegaron a la corte en Madrid.2 También realizaría la primera 
publicación de un estratigráfico arqueológico con base en las excavaciones del 
corregidor mestizo Miguel Feyjóo de Sosa en la Huaca Tantalluc (hoy Tantarica, 
Cajamarca, Perú) entre 1763 y 1765, dos décadas anteriores a las citadas inter-
venciones de Thomas Jefferson en sus haciendas de Virginia.3

Las ilustraciones de objetos, sitios y contextos arqueológicos de Antonio 
Ulloa o Martínez de Compañón, así como las primeras colecciones de objetos 
reunidas podrían interpretarse como el inicio de la construcción científica de una 
prehistoria americana. Se podría proponer una distinción positiva subyacente 
entre la metafísica y la ciencia y ubicar este proceso en el ámbito de la ilustración 
ibero-francesa para concluir declarando a oficiales de gobierno, ingenieros o 

1 .  Alexander Koch, et al. “Earth system impacts 
of the European arrival and Great Dying in the 
Americas after 1492”, Quaternary Science Reviews 
207, nº 1 (2019): 13-36.

2 .  José Alcina Franch. Arqueólogos o anticuarios 
- Historia antigua de la arqueología en la América 
Española (Madrid: Ediciones del Serbal, 1995), 
Pablo Macera “El tiempo del Obispo Martínez 
Compañón” en Trujillo del Perú Baltasar Jaime 
Martínez de Compañón editado por Pablo Macera, 
Arturo Jiménez Borja, Irma Franke (Lima: 
Fundación del Banco Continental, 1990). 13-80.

3 .  Baltasar J Martínez de Compañón Trujillo del 
Perú (Madrid: Ediciones de Cultura Hispánica, 
Agencia Española de Cooperación Internacional, 
1998); Alcina Arqueólogos o anticuarios - Historia 
antigua de la arqueología en la América Española, 
179-188; Joanne Pillsbury y Lisa Trever. “The 
King, the Bishop, and the Creation of an American 
Antiquity”. Ñawpa Pacha 29, nº 1 (2008): 1-29.



95

Alexander Herrera Wassilowsky

H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

eclesiásticos virreinales como precursores más o menos olvidados de la historia del 
arte y de la arqueología americanista, anteriores a los más célebres viajeros ilustra-
dos como Charles-Marie de La Condamine o el Barón Alexander von Humboldt. 
Podría también llamarse la atención sobre la coincidencia del inicio de la apertura 
hacia los objetos y los edificios indígenas como arte y arquitectura, y como medio 
para el conocimiento sobre el pasado, con una época muy convulsionada que coin-
cide con la expulsión de la Compañía de Jesús y las postrimerías de la rebelión 
general de Túpac Amaru y Túpac Katari en el Alto y Bajo Perú (1780-1782). 

Si bien nos ofrece un punto de partida común para la historia del arte y la 
arqueología prehispánicas, por sí sola la historiografía no ayudaría a percibir ni 
entender la continuidad de otras perspectivas, tanto autóctonas como medieva-
les, sobre los objetos prehispánicos que aún se expresan en la actual concepción 
híbrida de lo indígena, como pasado y presente. Según el mismo Feyjóo los “teso-
ros” excavados por él incluían objetos de cobre y oro, así como vasijas de cerámica 
figurativas y hachas de piedra,4 y seguidamente enfatiza que hay más tesoros por 
descubrir en las huacas región. Esto sugiere que en la década de 1760 la valorción 
mercantil –en metálico– de las piezas prehispánicas, arrastrada desde los prime-
ros momentos de la conquista, ha empezado ya a amalgamarse con su valoración 
estética. 

La valoración estética como modo de apreciación del arte prehispánico 
surge, pues, aproximadamente a dos siglos y medio de su valoración netamente 
mercantil; pero no la reemplaza, la complementa. La valoración de estos obje-
tos como testimonio histórico, es un tercer modo de valoración que forma parte 
del fundamento ideológico de las jóvenes naciones latinoamericanas y las incita 
a reunir colecciones y crear museos nacionales: en Perú en 1822, Colombia en 
1823, Bolivia en 1838 y en Ecuador en 1989. No cabe aquí la discusión sobre si la 
temporalidad es principalmente esencial, inherente a las cosas y a los objetos, o si 
le es adscrita y los objetos existen principalmente en el presente, viviendo social-
mente desde el acto de ser reconocidos. Lo cierto es que su antigüedad, desde 
inicios del siglo XIX, claramente confiere valor. Paradójicamente, el surgimiento 
de la arqueología como disciplina académica durante la primera mitad del siglo 
XX es posterior a las preocupaciones sistemáticas por la historia del arte.

El arte prehispánico, entonces, se define ante todo por su temporalidad, 
más que por su materialidad, pese a que las cosas del pasado anterior a la coloni-
zación europea, una vasija de cerámica por ejemplo, pueden ser indistinguibles de 
cosas hechas durante el pasado colonial. No se agota ni empieza con su materiali-
dad, ni su historia se define por la conquista ni la imposición colonial del idioma 
español. Las ideas y los significados, pasados y presentes, también hacen parte 
del arte prehispánico, tanto como su recepción y resignificación. La división 
del trabajo entre la arqueología y la historia del arte es menos simple de lo que 

4 .  Cabello 1992, 18-19 citado en Alcina, Ar- 
queólogos o anticuarios - Historia antigua de la 
arqueología en la América Española, 173.



Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  nodos y contornos de un campo de estudio

96 H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

pueda parecer, pero las disciplinas se complementan de maneras complejas. La 
arqueología estudia el pasado, en especial los pueblos y las sociedades producto-
ras de la cultura material, usualmente in situ. Así mismo se puede encontrar con 
la historia del arte al revisar los antecedentes de la investigación, o hacia el final 
del estudio de las cadenas operativas e historias de vida de las cosas, o durante su 
labor pública de diseminación y patrimonialización en el presente. La historia 
del arte, en cambio, usualmente parte de imágenes o grupos de objetos selectos 
en el presente que decide llamar piezas u obras para analizar sus características, su 
recepción y despliegue a lo largo del tiempo, con un énfasis en el pasado reciente. 
Para llevar su labor historiográfica más allá de la historia no siempre recurre a la 
arqueología, pero los cambiantes significados atribuidos a los objetos y a las imá-
genes son claves para trazar desplazamientos semánticos que pueden desembocar 
en la caracterización de una cosa como antigüedad, obra, objeto, arte o, incluso, 
patrimonio. La historia de la separación entre arqueología y de la historia del arte 
ha sido modelada por divergentes y cambiantes visiones del pasado, las mismas 
que han modelado la transición semántica o resignificación que se sustenta en las 
cualidades técnicas o estéticas, o la importancia histórica o científica que le son 
atribuidas o no. La valoración estética es clave, un momento axial en el paso de 
la demonización de los objetos saqueados de tumbas y templos en los siglos XVI 
y XVII hacia un reconocimiento de su valor testimonial e histórico en el XIX. 
No sobra decir, sin embargo, que la enorme mayoría de objetos del pasado no son 
reconocidos como arte, en parte por hallarse fragmentados o por no presentar 
significación densa, en parte debido a que los cánones de belleza importados con 
el eurocentrismo decimonónico aún se encuentran en vigencia.

¿Y qué es, entonces, el arte indígena? Al igual que los arqueólogos e 
historiadores del arte hay personas que también están imbricadas en el proceso de 
profundizar conocimientos sobre el pasado y buscan producir arte. Una parte del 
arte indígena juega con los reconocimientos mencionados, se apropia, resignifica 
o toma posición frente a los dilemas éticos y las ramificaciones políticas, pasadas y 
presentes que se desprenden de las diferentes perspectivas y actitudes frente al pasado 
anterior a 1492. Aquellas que se denominan indígenas lo hacen desde una perspectiva 
situada y particular que con frecuencia incluye, de manera prominente, tradicio-
nes y prácticas contemporáneas de pueblos que se reconocen como descendientes.

Desde una perspectiva indígena contemporánea la separación metodoló-
gica entre prehistoria e historia puede no parecer tan neutral como este texto que 
busca resaltarla desde la perspectiva académica. Al situar a la escritura como el 
elemento de diferencia clave, en desmedro de otras formas gráficas o materiales 
de significación densa, puede incluso llegar a ser percibida como una denigrante 
instancia de la vieja separación entre civilización y barbarie, en especial para pue-
blos que desarrollaron otros sistemas de notación, registro, cálculo y memoria 



97

Alexander Herrera Wassilowsky

H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

social. Algo similar ocurre con la separación de dos campos discursivos para 
hablar del pasado: un pasado más remoto y otro menos, cada uno basado en un 
abanico de fuentes que generalmente excluyen –de manera implícita o explícita– 
las tradiciones orales de pueblos indígenas contemporáneos.

Estas y otras problemáticas de continuidad, que algunos arqueólogos 
andinistas han empezado a calificar de trans-conquista, abarcan precisamente 
preguntas en torno a la continuidad de estructuras, tradiciones o prácticas ante-
riores. ¿Cómo lograron trascender el genocidio? ¿Cuándo y cómo fueron redes-
cubiertas o reutilizadas?, y ¿para qué? Este campo de reflexión sobre la longue 
duree de procesos sociales e identidades precoloniales, famosamente adelantado 
por Gerardo Reichel-Dolmatoff en su tratamiento de la relación entre los Tairona 
etnohistóricos y los actuales pueblos kogi, kankuamo, wiwa y arhuaco asentados 
en la Sierra Nevada de Santa Marta, difícilmente se sostiene sin considerar los 
desarrollos históricos marcados por la presión colonial.

Más que diferencias de perspectiva sobre la historia, la principal disyuntiva 
entre la mirada externa –desde la arqueología y la historia del arte– y la visión 
desde adentro –desde las comunidades que se declaran descendientes–, es quizás 
la separación ontológica entre objeto y sujeto. Me refiero a la distinción entre cosas 
inertes, manipulables y acumulables que, como hemos visto, pueden constituir un 
objeto de estudio per se y sujetos o actores sociales vivientes, con capacidad de hablar 
y sentir hambre y sed, que se manifiestan en lugares y a través de cosas, y con los cua-
les se mantienen relaciones de parentesco, alimentadas con plegarias u ofrendas.

Algunos de los objetos dispersos en colecciones museales del mundo sin 
duda jugaron papeles prominentes en la vida social de los pueblos y unos pocos 
ocupan hoy lugares destacados en la memoria social de pueblos y naciones lati-
noamericanas. No solo individuos y comunidades, sino instituciones regionales, 
nacionales e incluso globales juegan, de manera más o menos creativa, con los 
objetos y las representaciones que aluden al pasado prehispánico. Cuáles objetos, 
imágenes, historias e imaginarios se abordan para escudriñar cuales continuida-
des o discontinuidades, significados o procesos en el análisis y la reflexión varía 
tremendamente. Un punto de encuentro común y clave es el reconocimiento de 
los impactos de la historia como suma de decisiones humanas y la construcción 
de conciencias, memorias e identidades al respecto.

Afortunadamente ninguna obra de arte, pasada, presente o futura, se 
limita a la representación del poder, ni se somete al poder de la representación. 
Es por ello que desde su mismo nombre en este primer dossier sobre arte prehis-
pánico e indígena, la revista H-ART invitó a todo aquel que busca sintonizar la 
historia y está dispuesto a reconocer continuidades y discontinuidades, y que está 
abierto al cuestionamiento de la producción artística de los pueblos originarios 



Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  nodos y contornos de un campo de estudio

98 H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

de América y sus descendientes: a reconocer la tensión fundamental entre pasado 
y presente, allá y acá, nosotros y ellos como marca de un campo discursivo.

En su conjunto, los temas tratados por los seis trabajos que confor-
man este dossier, así como de las ponencias presentadas en las Jornadas de Arte 
Prehispánico e Indígena realizadas en la Universidad de los Andes en 2017 y 2018, 
ofrecen una muestra de la amplitud de este campo de investigación y creación que 
es inter y transdisciplinar. Su eje común es la experiencia histórica humana del 
continente americano y su preocupación compartida los significados de la mate-
rialidad ancestral latinoamericana. Su objetivo es ayudar a identificar interseccio-
nes y metodologías emergentes para el estudio de las principales relaciones entre 
el pasado precolonial y el presente, incluyendo la producción artística indígena 
contemporánea, y las maneras en que las obras de arte prehispánico e indígena 
son mostradas y recibidas por diferentes públicos.

El trabajo de Mónica Eraso retraza el surgimiento del americanismo a la 
par con la racialización de lo estético como piedra angular en la invención deci-
monónica de “arte precolombino”, un concepto moderno, alterno al de “antigüe-
dades de los indios”. Al igual que en buena parte de la Latinoamérica letrada, 
en Colombia esto ocurre en la segunda mitad de ese siglo bajo la influencia del 
emergente evolucionismo social unilineal, escuela de pensamiento fundamental 
también para el surgimiento de la arqueología y el proceso de configuración de 
identidades nacionales. Los hitos del estudio trazan el período entre la institu-
cionalización del arte, con la fundación de la Escuela Nacional de Bellas Artes 
en 1886, y el ya entonces anacrónico racismo de salón evidente en la publicación 
de Prehistoria y viajes americanos de Carlos Cuervo en 1893. Según la autora, 
es en este lapso que se da el paso de una negación tajante de lo primitivo como 
arte, fundamentada en principios teológicos y estéticos por Alberto Urdaneta, 
hacia una visión diferenciada por la racialización. Vincula y compara los procesos 
de institucionalización del arte con las prácticas de exposición en Colombia y 
la Exposición Universal de París de 1878 para situar el surgimiento del ameri-
canismo en este eje, mas no en las redes más amplias que se tejen. Resalta las 
tendencias exotizantes y fundamenta su argumento en el impacto de las primeras 
reflexiones etnológicas. Así, el pensar primitivista y barbarizante sobre la produc-
ción cultural pre-hispánica de Ángel Cuervo, Rafael Pombo, Ricardo Hinestroza 
o Carlos Cuervo no le aducían al indio una menor capacidad de sentimiento. 
Más bien justificaban la exclusión de su producción –qua objetos y no obras– en 
la construcción de la identidad visual nacional en una supuesta incapacidad para 
la producción estética, sobre todo, en el uso del color. Con su rechazo tajante al 
racismo inherente al proyecto americanista de fines del siglo XIX Eraso propone 
descartar y enterrar, finalmente, lo precolombino como una categoría racista.



99

Alexander Herrera Wassilowsky

H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

Desde la prospección y las excavaciones arqueológicas el trabajo de 
Gordon Ambrosino se enfoca el registro de marcas duraderas –rayas, pun-
tos, líneas, formas e imágenes– grabadas, picadas, talladas e incisas en rocas de 
las montañas de la Cordillera Negra, sobre la vertiente del Pacífico de la anti-
gua Provincia de Huaylas, hoy Perú. En las formaciones ígneas que separan las 
cabeceras de dos ríos principales como lo son el Santa y el Fortaleza, en un diná-
mico ambiente de alta montaña, por encima de los 3.000m de altura, encuentra 
palimpsestos de imágenes inscritos en abrigos rocosos que darían cuenta de la 
producción de lugares y la configuración de paisajes a lo largo de tres milenios, 
desde los inicios de la agricultura hasta la era colonial y el presente.

Con un enfoque semiótico y desde un trasfondo neoevolucionista con-
sidera el simbolismo de este arte rupestre, notoriamente difícil de fechar, como 
manifestación de la evolución de un paisaje social. Con la ayuda de fuentes etno-
históricas y gran sensibilidad etnográfica traza lazos entre el emplazamiento del 
arte en relación a las fuentes de agua próximas, así como a la larga historia de una 
clase pan-andina de prácticas rituales de libación, las mismas que según el autor 
permitían, y permiten aún, alimentar y animar lugares y memorias mediante la 
ofrenda de líquidos a las huacas y la transferencia de la esencia animadora camay. 

El texto de David Gómez Sánchez también es de corte arqueológico pero 
a diferencia del anterior se centra en un grupo puntual de imágenes del arte mural 
teotihuacano. Su detallado análisis le permite encontrar evidencias para sugerir 
la representación de una gama de feroces cánidos. Su argumento visual se yer-
gue sobre la distinción de categorías con base en el fenotipo y el tratamiento del 
cuerpo, la actitud y la postura, así como los adornos, tocados y elementos figu-
rativos asociados, como índices de conducta que apuntan a símbolos de poder 
distintos. Se alimenta también con huesos, con el análisis zooarqueológico de 
muestras procedentes de excavaciones controladas, así como la toponimia aso-
ciada al coyote. Con todo ello reconstruye un despliegue simbólico diferenciado 
de los comportamientos predadores, de cuidado de crías y sociabilidad, incluida 
la capacidad de comunicación y procreación que denotaría una sofisticada gama 
de asociaciones que, según el autor, reflejaría, en cada uno de los tipos de cánido 
representados, estamentos sociales de la sociedad teotihuacana. Y es en este con-
texto que destaca de manera particular el cruce físico y simbólico entre animales 
silvestres y domésticos, que es el mismo que da lugar a los “loberros”. 

También centrado en la Mesa del centro de México, el trabajo Ana Paula 
dos Santos Salvat es una historia de la arquitectura del poder. Busca trazar la fasci-
nación colonial por las grandes plazas abiertas de las urbes autóctonas americanas 
desde la caída de Tenochtitlán en 1521 hasta la conclusión de la Plaza Mayor de 
Madrid en 1622. Para ello guía la mirada hacia los paralelismos y las perviven-
cias de lo indígena en las plantas urbanas de México y Madrid y compara, en la 



Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  nodos y contornos de un campo de estudio

100 H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

cartografía de la época, la disposición y amplitud de los espacios abiertos centra-
les así como los cambios en la organización social del espacio público. 

El texto no deja de lado las cadenas de decisiones arquitectónicas pos-
teriores en ambas ciudades, las mismas que afectaron su apariencia y crearon el 
patrimonio que hoy los gobiernos locales eligen mostrar. Sin embargo, las cade-
nas de decisiones locales previas, en particular la historia del desarrollo urbano 
en torno al lago Texcoco, violentamente drenado en un acto fundacional típico 
de la colonialidad, quedan abiertas al escrutinio. Es probable que las biografías, 
los viajes y las relaciones entre conquistadores del entorno de Hernán Cortés con 
los ingenieros y arquitectos, presuntamente nobles que adoptaron sottovoce ideas 
americanas, permitan puntualizar a los agentes y profundizar sobre los meca-
nismos mediante los cuales se realizaron la transferencia y transformación de la 
plaza abierta como tecnología arquitectónica del poder americana a su homó-
logo Europeo durante las tres generaciones posteriores.

Al igual que los arqueólogos, Dagmar Bachraty centra su atención en la 
potencia visual de la memoria americana y su despliegue artístico; no así en la 
pintura mural o las incisiones hechas en roca en el pasado, sino en el suave arte 
conceptual producido en el presente por Cecilia Vicuña. Fuentes de agua, rocas 
y sus marcas son hitos conceptuales en el perfomance Quipu Mapocho y, al igual 
que en la instalación Quipu Womb, el hilar o no de las fibras rojas, el tejer y ofren-
dar hilos incluye referencias explícitas a materiales y contextos arqueológicos: los 
Quipu Inca y las ofrendas humanas Capac Hucha, principalmente. En el recor-
dar práctico, plástico y efímero de la artista se urden y traman relaciones explíci-
tas entre el presente artístico y el pasado prehispánico, que Bachraty denomina 
síntomas de la memoria. Descolonizar el presente mediante el emplazamiento 
de las memorias oficiales con ofrendas que dejan fluir y caer entrelazamientos y 
nudos de hilo rojo ante la inmensidad de paisajes y pasados inmemoriales, es una 
forma de politizar la memoria a la vez que proporciona sentidos mnemotécnicos 
abiertos a lecturas distintas.

Como un punto de cierre, que es a la vez es una invitación a abrir las puer-
tas de este campo, el dossier ofrece un ensayo bibliográfico sobre el arte prehispá-
nico de Colombia a cargo de Alessia Frassani e Isaías Morales Cabezas. De manera 
poco usual para un trabajo de esta naturaleza, los autores contraponen de manera 
explícita el despojo y la violencia que caracterizan la historia de ese país con las 
nociones indígenas del territorio y la historia, para así enfatizar la importancia 
del estudio y la construcción del conocimiento acerca de lo que los autores deno-
minan el patrimonio nacional e indígena. En este pionero esfuerzo de recopila-
ción bibliográfica interdisciplinar, que no pretende ser exhaustivo, inicialmente 
introducen los textos generales, muchos de ellos clásicos, para pasar a los aportes 
regionales y locales, incluyendo los aportes desde la arqueología, la historia y la 



101

Alexander Herrera Wassilowsky

H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

antropología. Complementan su revisión con estudios más propiamente estilísti-
cos, formales e iconográficos y reflexiones generales acerca de la relación entre el 
arte prehispánico e indígena en Colombia y en otras partes del continente. 

En su conjunto los trabajos y referencias en todos los trabajos reunidos 
en este dossier permiten iniciar el recorrido que buscamos emprender cuando 
convocamos al primer encuentro de Arte Prehispánico e Indígena en Bogotá: se 
trata de mapear las intersecciones emergentes en el estudio de objetos, materiales 
y técnicas desde diferentes disciplinas de las ciencias sociales y las humanidades, y 
recorrer los hitos históricos de la construcción de paisajes, memorias y las puestas 
en escena del poder.



Arte prehispánico, arte indígena y arqueología:  nodos y contornos de un campo de estudio

102 H-ART. No. 5. Julio-Diciembre 2019, 284 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 92-102

Bibliografía

Alcina Franch, José. Arqueólogos o anticuarios – Historia antigua de la 
arqueología en la América Española. Madrid: Ediciones del Serbal, 1995.

Koch, Alexander, Chris Brierley, Mark M. Maslin, Simon L. Lewis. Earth 
system impacts of the European arrival and Great Dying in the Americas 
after 1492 Quaternary Science Reviews 207, nº 1 (2019): 13-36.

Macera, Pablo. “El tiempo del Obispo Martínez Compañón”. En Trujillo 
del Perú Baltasar Jaime Martínez de Compañón editado por Pablo 
Macera, Arturo Jiménez Borja, Irma Franke. Lima: Fundación del Banco 
Continental, 1990. 13-80.

Martínez de Compañón, Baltasar J. Trujillo del Perú. Madrid: Ediciones de 
Cultura Hispánica, Agencia Española de Cooperación Internacional, 1998. 

Pillsbury, Joanne y Trever, Lisa. “The King, the Bishop, and the Creation of 
an American Antiquity”. Ñawpa Pacha 29, nº 1 (2008): 1-29.


