
As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

130 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Resumo 
Este é um artigo feminista e radicalmente qualitativo, 
que faz uso de subversões de linguagem, buscando coe-
rência entre forma e conteúdo. Conto como uma inves-
tigação feminista radicalmente qualitativa sobre, do e 
com o corpo, arte e pedagogia, levou-me à Investigação 
Baseada nas Artes (IBA), e à produção do livro Para Mu-
lheres Porcas, Malvestidas e Descabeladas. No livro, o b-o-
-r-d-a-d-o é a priori uma estratégia estética. Mas após 
sua manufatura, reconheço no b-o-r-d-a-d-o um proces-
so de reflexão sobre feminilidade, despatriarcalização de 
ancestralidade, provocações sensoriais e afetivas, e de 
outras possibilidades de construção de pensamentos e 
corpos.

Palavras-chave:
feminismo; investigação baseada nas artes; pesquisa qualitativa; arte; 

corpo.

As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma 
investigação feminista radicalmente qualitativa

Las diferentes sensaciones de un b-o-r-d-a-d-o en una investigación  
feminista radicalmente cualitativa

The Diverse Sensations of an E-m-b-r-o-i-d-e-r-y in a Radically  
Qualitative Feminist Inquiry

Data de recebimento: 27 de junho de 2019. Data de aceitação: 15 de novembro de 2019. Data de modificação: 23 de novembro de 2019 
DOI: https://doi.org/10.25025/hart06.2020.08

Anna Carolina Longano 
Mestranda no Programa de Mudança Social e Par-

ticipação Política (ProMuSPP) na Escola de Artes, Ciências 
e Humanidades (EACH) da Universidade de São Paulo 

(USP), sob orientação da Profa. Dra. Marilia Velardi.

Cite this: 
Longano, Anna Carolina. “As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-
d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa”. H-ART. 
Revista de historia, teoría y crítica de arte, nº 6 (2020): 130-149 https://
doi.org/10.25025/hart06.2020.08

O artigo enviado é resultado do livro de artista Para Mulheres 
Porcas, Malvestidas e Descabeladas, produzido na disciplina As 
Pesquisas e as Investigações Baseadas nas Artes: experiência e 
interpretação, ministrada pela Profa. Dra. Marilia Velardi. 



131H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

Resumen
Este es un artículo feminista y radicalmente cualitativo, 
que hace uso de subversiones de lenguaje, buscando 
coherencia entre forme y contenido. Cuento como una 
investigación feminista radicalmente cualitativa sobre, 
con y de cuerpo, arte y pedagogía, me llevó a la Investi-
gación Basada en las Artes (IBA), y a la producción del 
libro Para Mujeres Puercas, Malvestidas y Despeinadas. 
En el libro, el b-o-r-d-a-d-o era una estrategia estética. 
Más após la fabricación del libro, reconozco en el b-o-r-
d-a-d-o un proceso de reflexión sobre feminidad, despa-
triarcalización de ancestralidad, provocaciones sensorial 
y afectivas, y de otras posibilidades de construcción de 
pensamientos y cuerpos.

Palabras clave:
feminismo; investigación basada en las artes;investigación cualitativa; 

arte; cuerpo.

Abstract
This is a feminist and radically qualitative article, which 
makes use of language subversions, seeking consistency 
between form and content. I count as a radically quali-
tative feminist inquiry on, with and in the body, art and 
pedagogy, led me to the Art-Based Research, and to the 
production of the book For Grossy, Poorly Dressed and in 
a Bad Day Hair Women. In the book, e-m-b-r-o-i-d-e-r-y 
was an aesthetic strategy. But during and after the mak-
ing of the book, I recognize in the process of reflection 
on femininity, despatriarcalization of ancestry, sensory 
and affective provocations, and other possibilities for the 
construction of thoughts and bodies.

Keywords:
Feminism, Art-based Research, Qualitative Inquiry, Art, Body.



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

132 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

As lacunas 
 
Éramos as pessoas que não estavam nos jornais. Vivíamos nos espaços brancos não 
preenchidos nas margens da matéria impressa. Isso nos dava mais liberdade. 
Vivíamos nas lacunas entre as matérias.1 

Eu sou uma pessoa que vive nas lacunas. Formada artista na graduação, entendi 
que precisava fazer meu mestrado em outro lugar e fui embrenhar-me na área de 
Ciências Sociais. Foi aí que me percebi nesse lugar nenhum, dessa artista que não 
estuda só Arte, dessa “cientista” que não é da Ciência. Ao contrário do que escreve 
Margareth Atwood em Conto de Aia, seu livro que parece tratar cada vez menos 
de um futuro distópico, mas sim de um presente assustador, eu não achei isso 
libertador. Pelo menos, não achei libertador em um primeiro momento.

1.   Margaret Atwood, Conto de Aia. (Rio de 
Janeiro: Rocco, 2006).

Imagem 1. Anna Carolina Longano, 
Capa do livro Para Mulheres Porcas, 
Malvestidas e Descabeladas. 2009. Foto 
cedida por Anna Carolina Longano.



133H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

Na foto, está a capa do livro que fiz no segundo semestre de 2018, para 
a disciplina As Pesquisas e as Investigações Baseadas nas Artes: experiência e 
interpretação, do programa de pós-graduação em Mudança Social e Participação 
Política (ProMuSPP), ministrada na Escola de Artes, Ciências e Humanidades da 
Universidade de São Paulo (EACH-USP) pela minha orientadora de mestrado, a 
Profa. Dra. Marilia Velardi. Ao final da disciplina, foi pedido que entregássemos 
algo que nós mesmas produzíssemos. ALGO: uma arte, um artesanato, um arte-
fato. Algo feito por nós, movidas pelas nossas escolhas, nossas histórias, nossos 
afetos, para dar visibilidade ao nosso mundo. 

Eu produzi o livro da foto, um livro de artista: trata-se de um exemplar 
único, no qual eu fui inteiramente responsável pela sua criação e manufatura. 
Dentro do livro, além de contos e poesias feministas, existem texturas diferentes, 
um jogo com caligrafias e cores. A capa, o miolo, os textos, as texturas, a materia-
lidade, o livro como um todo é entendido como obra de arte.

Por não acreditar que a foto seja suficiente para perceber os detalhes da 
capa do livro, que é a parte que mais importa para este artigo, vou descrevê-la: o 
livro possui aproximadamente 25 centímetros de altura e 15 centímetros de lar-
gura. A capa é de papelão, pintada de preto, com as bordas desgastadas. O título 
do livro está centralizado. A palavra Para está em letra cursiva preta, pequena. 
A palavra mulheres é b-o-r-d-a-d-a em vermelho e atravessa a capa de um lado a 
outro. A palavra PORCAS está escrita em caixa alta, numa fita crepe, displicen-
temente colada. As palavras Malvestidas e Descabeladas estão escritas em preto, 
com letra cursiva, com as primeiras letras maiúsculas, com uma letra caprichada, 
em um pedaço de papelão centralizado, mas com as bordas desiguais. O que essa 
capa indica? Que é um livro de Arte? Um livro de Ciência? Um livro feito por 
uma mulher artista-cientista, que só existe pelo fato de eu ser as duas (e muitas 
outras) coisas: uma artista que faz uma investigação feminista do, com e sobre o 
corpo, arte e pedagogia.

Como artista, fui descobrindo minhas formas de trabalhar. Quando faço 
um texto, por exemplo, uma das últimas coisas que eu crio é o título. Eu sempre 
penso no título como uma primeira representação, para o público, do que virá. E 
eu só consigo criar algo que represente o todo, depois que tudo —ou pelo menos 
grande parte do todo— já está pronto. Após escrever os contos e as poesias, e 
decidido o título desse livro, percebi que uma das palavras deveria ganhar des-
taque. Não qualquer palavra, mas a palavra M U L H E R E S. E não qualquer 
destaque, mas um destaque específico: o b-o-r-d-a-d-o. 

Porém, como eu disse, o título é a última coisa que eu crio. Então, antes 
de falar sobre o b-o-r-d-a-d-o, preciso falar sobre o título da obra. E antes de 
falar sobre o título, gostaria de voltar um pouco e narrar a trajetória que levou 



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

134 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

uma pessoa que nunca tinha b-o-r-d-a-d-o nada a pegar uma agulha, uma linha 
vermelha, e b-o-r-d-a-r.

Costurando os saberes

Ao investigar o, com e sobre o corpo, durante anos eu recorri apenas à bibliografia 
de Arte, em especial Artes Cênicas e Dança. Porém, se gostamos de definir as 
áreas de conhecimento na teoria, a vida real parece desconhecer essas fronteiras. 
Minha investigação, naturalmente, trouxe inquietações e necessidades que não 
eram mais supridas pelas referências ligadas à área de conhecimento chamada de 
Arte. Para onde eu poderia ir?

Comecei a ler textos de filosofia, de sociologia, de literatura; a assistir 
aulas de anatomia, de artes marciais, de educação somática; a conversar com pes-
soas que não tivessem formação acadêmica na área da Arte. Saindo das fronteiras 
de meu mundo artístico, fui descobrindo coisas fascinantes, interessantes e que 
pareciam relacionar-se muito com o que eu investigava. Eu estava feliz, acredi-
tando ter encontrado um novo lugar no mundo. Até que começaram a me contar 
sobre as regras da imigração para ser uma cientista: você precisa ter um objeto, 
um método, um foco. Fechar sua pesquisa, fechar mais um pouco. Você precisa 
escrever do jeito certo, na diagramação certa, com as palavras certas. Seguindo 
essa cartilha, eu estaria pronta para ser aceita no novo mundo: o da Ciência. Só 
não haviam me contado que não estavam falando apenas de Ciência, mas sim de 
Ciência Positivista.

Assustada, porém movida pelo desejo de investigar, tentei descobrir um 
pouco mais sobre esse que me diziam ser o mundo da Ciência. Minha primeira 
descoberta foi que Arte e Ciência têm muito em comum, mais do que talvez 
imaginemos, dentro de suas fronteiras muito bem definidas: ambas são majorita-
riamente patriarcais, europeias, brancas e elitistas. Eu sairia de uma área do conhe-
cimento (mas o conhecimento que adquiri lá nunca sairia de mim) para ser uma 
eterna estrangeira em outra área do conhecimento que eu já achava problemática? 

Eu estava perdida. Porém, sempre têm as lacunas entre o final de uma frase 
e o começo de outra. Os espaços entre uma linha e outra. Um universo entre um 
mundo e outro. E nesse universo, existem outras possibilidades de se viver, de 
se pensar, de fazermos nossa investigação, nossa arte e nossa ciência. E foi nessa 
lacuna que encontrei o grupo de estudos e pesquisa ECOAR (Estudo em Corpo 
e Arte), situado na EACH-USP, e fui apresentada à pesquisa qualitativa e a dife-
rentes formas de construção de conhecimento2. 

2 .  De acordo com a líder do grupo, a Profa. Dra. 
Marilia Velardi, o grupo de Estudos e Pesquisas 
ECOAR tem, atualmente, como focos: a constru-
ção de conhecimento com artistas sobre a Arte; a 
busca por epistemologias artísticas como suporte 
para as investigações qualitativas; a criação de es-
truturas de performances dos dados ou dos conhe-
cimentos produzidos nas investigações. 



135H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

Buscando diferentes propostas de construção de conhecimento, aprofun-
dei na teoria feminista latino-americana, e fui entendendo, como bem aponta a 
pesquisadora Claudia Miranda, que a “cada encontro com outros territórios e 
sujeitos neles presentes, reinventamos sentidos de fronteira”3. Talvez eu não esti-
vesse em uma lacuna, mas minhas experiências haviam me levado para outros 
sentidos de fronteiras para a Arte e para a Ciência. E logo no primeiro encontro 
com o ECOAR, vi que nessa lacuna, ou nessas novas fronteiras, eu não estava 
sozinha. Outras pessoas, presentes fisicamente naquele encontro, ou através dos 
textos lidos e discutidos, estavam descontentes com as antigas fronteiras e estuda-
vam outras formas de pesquisar. Foi a primeira vez que vislumbrei a possibilidade 
de “virar” uma pesquisadora.

Yvonna S. Lincoln e Norman K. Denzin, duas referências de pesquisado-
ras sobre metodologias qualitativas norte-americanas, definem a pesquisa qualita-
tiva como “uma atividade situada que localiza o observador no mundo. Consiste 
em um conjunto de práticas materiais e interpretativas que dão visibilidade ao 
mundo”4. Na pesquisa qualitativa, a pessoa que investiga é fundamental, pois as 
pesquisas são relacionadas a esta pessoa, às suas esperanças, necessidades, objeti-
vos, desejos e às “promessas de uma sociedade democrática”5. Não existe uma pes-
quisa apartada de uma pessoa. E não existe uma pessoa “neutra”, recortada de seu 
contexto social, econômico, político. A pessoa que pesquisa não apenas existe, é 
entendida como alguém com uma história, uma geografia, uma temporalidade. 
Dessa forma, sabermos quem nós somos é fundamental na pesquisa qualitativa, 
afinal quem é você influencia não apenas O QUE você investiga, mas principal-
mente COMO você investiga. E é por isso que na pesquisa qualitativa não há um 
método pré-definido. 

Assim como para mim não faz sentido dar um título para uma obra que 
não existe, não há como sabermos de antemão qual será a metodologia de uma 
pesquisa que não começou. Como bem define minha orientadora, Profa. Dra. 
Marilia Velardi, o método não é entendido como “forma de ação”, mas sim como 
“forma de pensamento”6. Eu não determino como irei agir, para depois refletir 
sobre como utilizar o material produzido em minha investigação. As ações são 
consequências de minha forma de pensar.

Eu, uma artista, aprendi a pensar como uma artista. E seja fazendo arte, 
ciência, dando aula, escrevendo este artigo, vou continuar pensando desse jeito. 
Por isso que tanto faz se eu estou escrevendo este artigo, fazendo o livro da foto, 
criando um espetáculo teatral. Do jeito que penso, o título virá sempre ao final. 
E é por isso que a necessidade de utilizar o b-o-r-d-a-d-o surgiu após a criação do 
livro e do título. A ação foi consequência da minha forma de pensar. 

É importante ressaltar que, como pesquisadora qualitativa, devo olhar 
bastante para mim mesma, para me localizar no mundo. Mas eu nunca esqueço 

3 .  Claudia Miranda,“O debate pós-colonial na 
América-Latina: contribuições de Silvia Rivera 
Cusicanqui e Santiago Castro-Gómes”, Revista 
Interinstitucional Artes de Educar, 3, nº 3, (2018), 
223.

4 .  Yvonna S Lincoln y Norman K. Denzin, O pla-
nejamento da pesquisa qualitativa: teorias e aborda-
gens (São Paulo: Ed. Penso, 2006), 17.

5 .  Lincoln y Denzin, O planejamento da pesquisa 
qualitativa: teorias e abordagens, 17.

6 .  Marilia Velardi, “Questionamentos e propostas 
sobre corpos de emergência: reflexões sobre inves-
tigação artística radicalmente qualitativa”. Revista 
Moringa, 9, nº 1 (2018), 46. 



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

136 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

que o foco não sou eu mesma, mas o mundo. Assim, eu olho para mim, me reco-
nheço como artista, reconheço minha forma de pensar e de pesquisar. A partir 
disso, vou saber me relacionar com o que pesquiso e com as possibilidades de 
comunicar minha investigação. 

Ao me assumir como uma artista E uma pesquisadora, pude reconhecer 
sem medo minha forma de pensar. Como artista, aprendi a não ter pudor de rela-
cionar diferentes materiais para as minhas criações: para um mesmo espetáculo, 
lia história em quadrinhos para me inspirar para uma cena, criava uma perso-
nagem pensando em um quadro, utilizava um filme como referência para criar 
um figurino. Sem saber, eu sempre agi como uma pesquisadora qualitativa, como 
alguém que “confecciona uma colcha”7, como aquela costureira que, ao olhar para 
sua sacola de retalhos, sabe quais retalhos selecionar para os transformar em uma 
linda roupa. Eu não precisava “virar” uma pesquisadora, eu sempre havia sido 
uma pesquisadora.

Estudando mais sobre pesquisa qualitativa, conheci a Investigação 
Baseada nas Artes (IBA), umas das várias possibilidades de realizar uma pesquisa. 
Se antes a única semelhança que eu via entre Arte e Ciência era uma base patriar-
cal, colonial, branca e elitista, comecei a perceber que elas possuíam outras seme-
lhanças, muito mais interessantes para ambas e, principalmente, para o mundo 
que eu queria dar visibilidade. 

“A ciência foi utópica e visionária desde o início; esta é a razão pela qual 
‘nós’ precisamos dela”8. Essa afirmação da professora, cientista e feminista Donna 
Haraway poderia facilmente ser usada para a Arte. Ciência e Arte foram utópicas, 
visionárias e criativas desde o início, e podem (e devem, eu acredito) se manter 
assim. Se as fronteiras criadas para elas as limitam, ao invés de as libertar, que 
sejamos as pessoas que irão redefinir essas fronteiras (ou viveremos para sempre 
em suas lacunas).

Buscamos respostas, tanto na Ciência como na Arte, para nossas angús-
tias, para o que desconhecemos. Como define o arte-terapeuta e pesquisador 
norte-americano Shaun McNiff, fazendo uma pesquisa artística ou científica, 
investigamos com o objetivo de produzir conhecimento sobre a vida9. Porém, 
parece que ao longo dos anos —e das criações de fronteiras entre os saberes— 
esquecemos dessas semelhanças.

Ao realizar uma Investigação Baseada nas Artes, desenvolvo com a minha 
investigação a mesma lógica que desenvolvo com minhas criações artísticas: uti-
lizo diferentes materiais, comunico-me através de criações artísticas e sempre 
penso na melhor forma de mostrar minha obra para meu público, pois o obje-
tivo é que as pessoas tenham contato com minhas criações. Como artista, acre-
dito que minha obra provocará um “processo cognitivo no espectador”10. Dessa 
forma, quando produzo minha arte, ou este artigo, penso sempre na estética 

7 .  Lincoln y Denzin, O planejamento da pesquisa 
qualitativa: teorias e abordagens, 18.

8 .  Donna Haraway, “Saberes localizados: a ques-
tão da ciência para o feminismo e o privilégio da 
perspectiva parcial”, Cadernos Pagu, nº 5 (2009), 
25.

9 .  Shaun McNiff, “Art Based Research”, en 
Handbook of the Arts in Qualitative Research: 
Perspectives, Methodologies, Examples, and Issues, 
editado por J. Gary Knowles y Ardra L. Cole. 
(Thousand Oaks: Sage Publication, 2008), 29-40. 
Atento que a proposta de McNiff, no trecho de seu 
texto que destaco, não é a de romper totalmente a 
fronteira entre os conhecimentos, já que ele escreve 
sobre uma pesquisa artística OU científica, e não 
E. A ideia é apenas apontar as semelhanças nas 
pesquisas.

10 .  Els Lagrou, “Arte ou artefato? Agência e sig-
nificado nas artes indígenas”. Proa –Revista de 
Antropologia e Arte, 1, nº 2 (2010), 2. 



137H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

do que produzo e nas possíveis reações/relações que posso provocar em minha 
espectadora, ou leitora, com minha obra. E foi por essa metodologia, por essa 
forma de pensar, que ao realizar uma investigação feminista radicalmente quali-
tativa do, com e sobre o corpo, a arte e a pedagogia, surgiu o livro Para Mulheres 
Porcas, Malvestidas e Descabeladas.

Bordando conhecimentos

Quando crio uma dramaturgia, as palavras não são pensadas apenas para ficarem 
no papel. As palavras irão se tornar sons, imagens, movimento. As palavras irão 
virar corpos. Para mim, as palavras nunca foram apenas palavras. A produção e a 
escrita de textos representam um posicionamento corporal, social e político que 
irão influenciar diretamente outros corpos. 

Assim, se você é uma atriz que irá encenar minha peça, minhas palavras 
irão reverberar em seu corpo. Se você é uma leitora deste artigo, minhas palavras 
irão reverberar em seu corpo. Meu entendimento como autora é de que um texto 
sempre movimenta um corpo, seja um movimento externo —como o de quem 
se mexe em cima de um palco—, seja um movimento interno —como o de uma 
pessoa que se senta para ler estas linhas—. O que importa é que um texto irá gerar 
um movimento.

Mas as palavras não se tornam movimento apenas após serem lidas. 
Enquanto escrevo, meu corpo está em movimento: internamente e na movi-
mentação das minhas mãos no teclado, dos meus olhos percorrendo a tela 
do notebook, da postura que meu corpo assume ao fazer um material teórico. 
Produzir teoria é uma ação prática com nossos corpos. E, novamente, remeto 
para a importância de nos localizarmos no mundo. Sabermos quem somos é 
essencial para pensarmos como escrevemos, como podemos escrever e como 
queremos escrever. 

Parece-me coerente pensar que um corpo patriarcal irá gerar 
um conhecimento, uma escrita, um texto patriarcal. Quando adquirimos um 
conhecimento desenvolvido sobre uma base patriarcal, esse valor provavelmente 
estará refletido em nossa escrita, pois como aponta a pesquisadora feminista 
brasileira Tania Navarro-Swain, “as representações sociais e os valores” de quem 
escreve ordenarão sua narrativa11. Por isso, ao realizar uma pesquisa feminista, 
tive antes que reconhecer meu corpo construído em uma sociedade patriarcal 
e colonial, e reconhecer esses traços em minha escrita, para então perceber 
a necessidade de buscar outras formas de me relacionar com os textos, tanto a 
forma como leio outros textos, como a forma como escrevo os meus próprios 
textos. Ao escrever um texto, proponho-me a buscar outras formas de narrar, 
de contar uma história, de produzir um conhecimento. Escrever não é apenas 

11 .  Tania Navarro-Swain, “A história é sexuada”, 
en Paisagens e Tramas: o gênero entre a história e a 
arte, editado por Margareth Rago y Ana Carolina 
Arruda de Toledo Murgel (São Paulo: Editora 
Intermeios, 2013), 55.



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

138 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

uma forma de relatar a investigação, mas é uma ação que complementa a 
investigação.

Assim, sob o domínio do patriarcado, quando se proclama ‘o homem des-
cobriu, o homem criou’ não está se falando do humano, mas sim dos seres 
no masculino, dotados de um pênis, única marca definida para afirmar sua 
‘superioridade’.12 

Oprimida por anos na generalização do ser humano pelo uso do mascu-
lino, sem reconhecer meu corpo no homem “universal”, decidi que em meus tex-
tos, incluindo este artigo, a generalização se dá no feminino. É uma subversão 
gramatical como um posicionamento político e acadêmico. Acho importante 
apontar que, como homens e mulheres ocupam papéis muito diferentes na socie-
dade e na produção do conhecimento, generalizar utilizando o feminino não é, 
de maneira alguma, oprimir os homens ou apagá-los da história. Ao utilizar o 
feminino, trago a visibilidade feminina aos meus textos e provoco a pessoa que lê, 
seja causando um estranhamento, seja causando uma identificação, seja causando 
um enfado patriarcal.

Outra visibilidade textual é dada na bibliografia, ao colocar não apenas o 
sobrenome das autoras, mas também os seus nomes. Ao utilizar o primeiro nome, 
explicito que em nossas investigações estão presentes diferentes gêneros e dou 
visibilidade a outras ancestralidades que não apenas a patriarcal.13 Na bibliografia 
e também nas citações, no caso de mais uma autoria no mesmo texto, coloco a 
autoria por ordem de gênero e não por ordem alfabética, assim as autoras mulhe-
res aparecem primeiro.

Interessante pensarmos que a invisibilidade textual do corpo das mulhe-
res parece ser inversamente proporcional à exposição do corpo feminino na Arte 
que, como aponta a pesquisadora e curadora de arte argentina Andrea Giunta, é 
amplamente retratado (e de preferência nu), apoiada “em parâmetros de repre-
sentação regulados pelas convenções da arte acadêmica do século XIX e, depois, 
pelas convenções do modernismo do começo do século XX”14. Mas não nos dei-
xemos enganar. Na Arte, os corpos femininos nus ocupam as telas, mas as assina-
turas dos quadros continuam sendo predominantemente masculinas.

Atenta ao patriarcado presente em nossos corpos, nossa linguagem e nossa 
escrita, o que proponho como ação feminista não é negar a utilização das palavras, 
da minha língua, de todas as regras gramaticais, mas sim pensar outras formas de 
utilizá-las, outros temas, outras protagonistas, outras formas de redação e outras 
formas de comunicação além da textual. Não devemos nos recusar a escrever, mas 
precisamos escrever do mesmo jeito de sempre? E não devemos nos recusar a 
escrever, mas precisamos SÓ escrever para nos comunicar?

12 .  Navarro-Swain, “A história é sexuada”, 55.

13 .  No Brasil, geralmente, o último sobrenome, 
aquele que nos define como pesquisadoras, vem 
da família do pai. Em meu caso, não apenas meu 
sobrenome vem da família paterna, como eu não 
possuo o sobrenome materno. 

14 .  Andrea Giunta, “A virada iconográfica: a des-
normalização dos corpos e sensibilidades na obra 
de artistas latino-americanas”, en Mulheres radicais: 
arte latino-americana, 1965-1980, cuordinado por 
Cecília Fajardo-Hill y Andrea Giunta (São Paulo: 
Pinacoteca de São Paulo, 2018), 29.



139H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

Por isso que, ao realizar uma investigação feminista radicalmente quali-
tativa sobre corpo e arte, escrevi um livro em que todas as protagonistas eram 
mulheres e no qual os textos foram criados a partir de experiências que vivi, 
ou do que mulheres próximas a mim viveram. Eram experiências de abusos 
sexuais, sociais, morais e estéticos, rotineiramente cometidos contra o corpo 
feminino: 

Por el lado de las feministas, la noción de experiencia ha sido largamente teo-
rizada y remite de manera fundamental a poner de relieve, precisamente, la 
diferencia corporal y las consecuencias políticas que esto tiene para las muje-
res. Desde los grupos de concienciación hasta la exposición de las marcas 
sexuales, corporales y subjetivas en la construcción del conocimiento, la de 
experiencia es una categoría ampliamente trabajada por la teoría feminista. 
Así, la categoría de experiencia promete, precisamente a causa de sus ambi-
güedades, tender puentes y pensar de modo complejo las significaciones de la 
experiencia entendida como subjetiva y corporal, como ubicada, como fuente 
de crítica y rebelión; como marcada por las relaciones de dominación.15

Se a pesquisadora feminista argentina Valeria Fernández Hasan relaciona 
a importância das experiências entendidas como subjetivas e corporais na teoria 
feminista, acredito que é essencial pensarmos uma escrita que seja coerente com 
o que se conta e com quem conta essa experiência. Palavras não são só palavras, 
são fontes de crítica e de rebelião. São subjetivas. São ações políticas, científicas e 
artísticas de quem produz o texto.

E escrever assim não é simples. Desde o começo de minha alfabetização, 
derramaram sobre mim uma enorme quantidade de formas que eu deveria seguir 
em meus textos. Limite de linhas, fonte adequada, tamanho padronizado. Isso 
sem contar no papel de quem escreve: invisível, neutro (no masculino), impar-
cial. Toda essa educação não some de meu corpo do dia para a noite. Inclusive, se 
todas as referências nos forem tiradas de uma vez, nenhum conhecimento mais 
será produzido, pois não conseguiremos nos localizar em nenhum mundo! 

Também não é simples achar espaços que estejam abertos para outras 
formas de escrita. Alguns editais, alguns programas de pós-graduação, algumas 
pesquisadoras nos pedem que inovemos cada vez mais nossas referências, nos-
sos conteúdos, nossas investigações, mas que continuemos mantendo a mesma 
forma, a mesma fonte, a mesma diagramação. Já ouvi que devemos manter os 
padrões, pois eles facilitam nossa redação e comunicação. 

Pergunto: os padrões patriarcais facilitam? Ou os padrões patriarcais 
engessam? A provocação que faço não é —ainda— a de um processo radicalmente 

15 .  Valeria Fernández Hasan, “El devenir del cam-
po en el entre/siendo comunicóloga feminista: 
algunas herramientas para pensar objeto y méto-
dos”, en Metodologías en contexto: Intervenciones en 
perspectiva feminista/ poscolonial/ latinoamericana, 
editado por Mariana Alvarado e Alejandro De Oto 
(Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 
2017), 107. (grifo meu).“No lado feminista, a no-
ção de experiência tem sido amplamente teorizada 
e refere-se de maneira fundamental a destacar, pre-
cisamente, a diferença corporal e as consequências 
políticas que isso tem para as mulheres. Dos grupos 
de conscientização à exposição de marcas sexuais, 
corporais e subjetivas na construção do conheci-
mento, o da experiência é uma categoria ampla-
mente trabalhada pela teoria feminista. Assim, a 
categoria de experiência promete, justamente por 
suas ambiguidades, construir pontes e pensar de 
forma complexa os significados da experiência en-
tendida como subjetiva e corporal, como localiza-
da, como fonte de crítica e rebeldia; como marcada 
pelas relações de dominação”, em tradução livre.



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

140 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

anarquista na escrita científica, caso seja coerente com o que e quem investiga. 
Muitas regras são importantes e facilitam realmente que um conhecimento se 
propague. E assim como devemos usar essas regras, também podemos refletir 
sobre essas regras. É importante que ao ler um texto, caso eu me interesse por 
uma referência, consiga localizá-la facilmente na bibliografia. Mas vamos olhar 
menos para as regras e nos atentar para as lacunas. Eu não conseguiria localizar 
o mesmo material se ele fosse escrito em outra fonte? Em outra diagramação? A 
padronização estética exigida em muitos editais seriam uma forma de facilitar a 
propagação de um conhecimento? Ou seria uma forma de controlar e limitar a 
propagação de outros conhecimentos? 

Se trata también de considerar las formas estéticas no sólo como objeto de la 
ciencia, sino como formas de producción de sentidos, de significados en los 
que se mezclan las experiencias y sentimientos con la estructuración meditada 
de los significantes. Pensar de qué manera nos permitimos incorporar a la 
reflexión crítica de una ciencia comprometida el valor cognitivo de la produc-
ción artística.16 

Concordando com a proposta que conecta arte e ciência das pesquisa-
doras Natalia Fischetti e Pablo Chiavazza, pergunto: de que forma a estética, 
fundamental ao pensarmos em arte, pode nos ajudar a construir outros sentidos 
para nossas investigações? E como já podemos levar essa inquietação para nos-
sos textos, utilizando as lacunas dos editais? Se eu só posso usar a fonte Times 
New Roman, eu ainda posso utilizar algumas estratégias para que a estética do 
texto também seja uma forma de comunicar minha investigação, de provocar 
a pessoa que lê meu texto. Eu posso utilizar o negrito, o itálico e/ou sublinhar 
um texto. Posso escrever com MAIÚSCULAS, posso MiStUrAr maiúsculas e 
MINÚSCULAS, posso brincar com o E S P A Ç A M E N T O das letras (ou 
das linhas), posso tentar trazer as linhas e textura do b-o-r-d-a-d-o brincando 
com o hífen. 

Provavelmente, essa performance estética causará estranhamento em 
um primeiro contato. E talvez esse estranhamento se torne desconfortável para 
algumas pessoas, talvez seja agradável para outras. Quando fazemos uma obra 
de arte —ou um artigo—, não podemos controlar a reação de nosso público. 
Talvez a maior barreira a ser enfrentada inicialmente seja a de entendermos 
que todo o texto apresenta uma estética que irá reverberar de alguma forma em 
quem lê. E é por isso, por exemplo, que quando me deparo com um texto em 
fonte Times New Roman ou Arial, com espaçamento 1,5, tamanho A4, etc., eu 

16 .  Natalia Fischetti y Pablo Chiavazza, “Arte 
e Ciencia en los Márgenes de la Academia”, en 
Metodologías en contexto: Intervenciones en pers-
pectiva feminista/ poscolonial/ latinoamericana, 
editado por Mariana Alvarado e Alejandro De Oto 
(Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 
2017), 129. “Trata-se também de considerar as 
formas estéticas não apenas como objeto da ciên-
cia, mas como formas de produção de sentidos, de 
significados em que se mesclam as experiências e os 
sentimentos com a estruturação pensada dos sig-
nificantes. Pensar de que maneira nos permitimos 
incorporar à reflexão crítica de uma ciência com-
prometida o valor cognitivo da produção artística.”, 
em tradução livre.

17 .  Haraway, “Saberes localizados: a questão da 
ciência para o feminismo e o privilégio da perspec-
tiva parcial”, 22.



141H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

logo penso que será um texto acadêmico, científico e sério. E, muito provavel-
mente, chato. 

Em nosso mundo atual, a visão não apenas é o sentido mais estimulado, 
mas é a principal responsável pela propagação do conhecimento. Se assumi-
mos a importância da visão em perceber, construir traduções e modos de vida17, 
parece-me estranho ignorar que a estética de nossos textos é fundamental na 
comunicação de nossas pesquisas. Além de utilizar a estética para nos auxiliar 
a contar nossas experiências, atento-me também ao vocabulário a ser utilizado. 
Quais são os significados que as palavras assumiram em uma sociedade patriar-
cal? Quais palavras e línguas tornam um texto mais acessível para além dos muros 
da Academia? Quais palavras e línguas nos são autorizadas a serem utilizadas na 
Arte, na Ciência, na Academia, em nossas casas?

Eu escrevo um texto que eu gostaria de ler. Poderia afirmar que tento 
escrever meu texto de uma forma simples, preocupada com a pessoa que irá 
ler. Mas estou preocupada também comigo, em respeitar minha origem, meus 
gostos e minha crença em saber que palavras difíceis constroem barreiras, não 
conhecimento. 

Sei que sou uma pessoa privilegiada por conseguir ler em três línguas. Mas 
sei também que não devo usar esse privilégio como forma de exclusão. Por isso, 
sempre coloco em meus textos uma tradução livre de referências que não estão 
em português. Pode parecer uma ação pequena, mas apenas quem teve contato 
com muitos textos de teatro referenciados em francês sabe como é ruim a sensa-
ção de sermos excluídos de alguns trechos de uma experiência…

Conforme conta a pesquisadora e artista visual argentina Maria Angélica 
Melendi, algumas artistas latino-americanas (e nesse caso, refiro-me apenas a 
artistas mulheres) que criaram suas obras entre as décadas de 60 e 85, utilizaram 
termos “vulgares para descrever a experiência” como “estratégia de liberação que 
começava com as mulheres usando e assumindo palavras que, essencialmente, 
lhes haviam sido negadas”18. Mesmo só conhecendo essa ação das artistas feminis-
tas latino-americanas após a criação do meu livro, eu já usava da mesma estratégia 
de liberação que elas usaram anos atrás ao criar o título do livro: Para Mulheres 
Porcas, Malvestidas e Descabeladas. 

Essas três palavras são xingamentos associados à mulher (os homens não 
são geralmente xingados de porcos, malvestidos e descabelados. Essas podem ser, 
no máximo, características negativas de alguns homens, mas não xingamentos). 
Apropriei-me de três xingamentos que eu já havia escutado, direcionados ao meu 
corpo ou ao corpo de outras mulheres. Ao tirá-los da boca de quem me oprime, 
ressignifico minha relação com essas três palavras. Não consigo dizer tudo o 
que esses xingamentos já causaram em meu corpo e nos corpos de várias outras 

18 .  Maria Angélica Melendi, “Para construir no-
vas casas e desconstruir velhas metáforas de funda-
ção”, en Mulheres radicais: arte latino-americana, 
1965-1980, cuordinado por Cecília Fajardo-Hill 
y Andrea Giunta (São Paulo: Pinacoteca de São 
Paulo, 2018), 230.



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

142 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

mulheres, assim como não posso definir o que esse título causa em quem o lê. Mas 
o que sei é que este título causou/causa/causará ALGO. 

Minha investigação feminista radicalmente qualitativa sobre corpo e arte 
tinha, então, virado um livro com contos e poesias feministas, que narravam 
diversos abusos sofridos por corpos femininos, com um título que se apropriava 
de termos ofensivos para o universo feminino. Estava claro que a MULHER 
era o ponto principal deste projeto e que, com este livro, eu repensava, discutia, 
reconstruía o significado desta palavra. Foi nesse momento que percebi que, se o 
título é uma espécie de resumo de meus trabalhos, só havia uma forma de mate-
rializar esse ato crítico, político e poético de, com e sobre nos nossos corpos de 
MULHERES para meu público: b-o-r-d-a-n-d-o. 

Agulha, linha e sentidos

“Artistas também se envolveram em uma pesquisa sistemática de preocu-
pações que ainda não haviam sido exploradas. Com materiais, substâncias e 
linguagens inéditos, eles solaparam os sistemas de representação existentes. 
O eixo de suas intervenções foi a desestruturação dos formatos sociais que 
regulavam o corpo, levando ao surgimento de um novo corpo e à destruição o 
corpo anterior, culturalmente estabelecido.”19 

Quando as artistas latino-americanas decidiram fazer uma arte de, sobre 
e com mulheres, é importante ressaltar que elas entendiam suas obras, corpos, 
vidas e sociedades extremamente entrelaçadas. Então, ao dizer que suas interven-
ções levaram ao surgimento de um novo corpo, este novo corpo é o corpo da 
artista, o corpo na arte, o corpo do público, o corpo na sociedade. 

Ao escolher utilizar o b-o-r-d-a-d-o em uma investigação, os sentidos 
dessa escolha não ficam restritos apenas à obra. Os sentidos do b-o-r-d-a-d-o 
reverberam no corpo de quem investiga e no corpo do público e, por isso mesmo, 
irá reverberar no mundo. Eu não posso dizer quais são os sentidos do b-o-r-d-a-
d-o para quem teve contato com o livro que produzi. Eu apenas posso narrar os 
diversos sentidos que o b-o-r-d-a-d-o teve para mim, a investigadora, e como esses 
sentidos influenciaram a mim, meu corpo, minha investigação, minha forma de 
pensar e de agir.

Ao refletir sobre o b-o-r-d-a-d-o nesta investigação, desloco os processos 
que vivi “do pessoal para o político, do local para o histórico e para o cultural”20. 
Como uma artista pesquisadora feminista qualitativa, utilizo minha experiên-
cia para criar um diálogo com meu público, um espaço de reflexão pessoal e 
social. Eu nunca havia b-o-r-d-a-d-o nada em minha vida. Filha de uma mulher 

19 .  Giunta, “A virada iconográfica: a desnormali-
zação dos corpos e sensibilidades na obra de artis-
tas latino-americanas”, 29.

20 .  Lincoln y Denzin, O planejamento da pesquisa 
qualitativa: teorias e abordagens, 19.



143H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

que, entre muitas coisas, é uma excelente costureira, nunca tive paciência para 
aprender nada de costura. Lembro-me de um momento de minha adolescência, 
quando pedi que minha mãe me ensinasse a costurar, desejando fazer todas as 
minhas roupas e não precisar nunca mais depender das roupas sem graça e mal-
feitas das grandes lojas de departamento. Minhas aulas duraram exatamente uma 
tarde, tempo suficiente para que minha paciência, e a de minha mãe, esgotasse.

Mesmo sem saber b-o-r-d-a-r, escolhi utilizar o b-o-r-d-a-d-o. Para mim 
(e não esqueçamos que a arte, assim como a ciência, é sempre pessoal), o b-o-r-
-d-a-d-o traz diferentes ações, sensações, lembranças e sentidos que me remetem 
à mulher, ao corpo e à arte. O b-o-r-d-a-d-o é uma forma de comunicar minha 
investigação e toda a complexidade que envolve a produção de um conhecimento. 
Vou tentar detalhar ponto a ponto dessas sensações despertadas pelas linhas que 
perfuram um tecido ou papel. 

Em meu imaginário, o b-o-r-d-a-d-o sempre esteve ligado à ideia da dona 
de casa prendada, daquela mulher que preparava com capricho os enxovais de 
casamento e os enxovais de bebês. O b-o-r-d-a-d-o, sinônimo de delicadeza e 
capricho, proporcionava à mulher que bordava essas mesmas características: a 
mulher que borda é delicada e caprichosa. Como aponta a professora feminista 
negra Angela Davis em seu livro Mulheres, Raça e Classe, a ideia de feminili-
dade criada no século XIX relacionou a mulher branca à figura frágil da dona 
de casa21. Para mim, feminilidade era definição das características da mulher que 
b-o-r-d-a-v-a. 

Ligando o b-o-r-d-a-d-o, então, ao capricho, à delicadeza, à fragilidade 
e à feminilidade, b-o-r-d-a-r a palavra MULHERES faz uma referência a esse 
ideal de feminilidade construído há tantos anos e ainda presente em nossa socie-
dade (e tão forte em mim mesma). Ao mesmo tempo, quando vemos a palavra 
MULHERES b-o-r-d-a-d-a, seguida das palavras PORCAS, MALVESTIDAS 
e DESCABELADAS, quais outros sentidos esse b-o-r-d-a-d-o ganha? O estra-
nhamento causado pode levar a questionarmos nosso entendimento da palavra 
mulher, nossa relação com o b-o-r-d-a-d-o e o sentido das palavras porcas, mal-
vestidas e descabeladas. Pelo menos foi neste lugar de questionamento que me 
encontrei como investigadora.

Como já expliquei, para mim, b-o-r-d-a-d-o era coisa de mulher capri-
chosa. Eu, que algumas vezes já ouvi como eu era porca, achava que meu corpo 
não poderia ser o responsável por quebrar esse binarismo: ou eu era porca, 
ou eu b-o-r-d-a-v-a. É estranho colocar-se nesse lugar em que você deixa de ser 
OU e passa a ser E. Eu continuava sendo a mulher porca, mas agora era tam-
bém a mulher que b-o-r-d-a-v-a. Ainda que meu b-o-r-d-a-d-o possa ser consi- 
derado tosco, malfeito, porco, eu tinha me transformado na mulher porca E 
caprichosa.

21 .  Angela Davis, Mulheres, Raça e Classe (São 
Paulo: Boitempo, 2016).

22 .  Haraway, “Saberes localizados: a questão da 
ciência para o feminismo e o privilégio da perspec-
tiva parcial”, 9.



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

144 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

O b-o-r-d-a-d-o surgiu, então, como elemento decolonial na minha inves-
tigação. Pelo b-o-r-d-a-d-o, não só ficou claro como o patriarcal moldou meu 
entendimento de feminilidade, como ocorreu a compreensão de um corpo além 
das dicotomias, além do binarismo. Eu poderia continuar sendo eu mesma E 
poderia, também, ser feminina. Ao me propor a b-o-r-d-a-r, meu corpo, ou seja, 
eu, envolvi-me de outra forma com a minha investigação. Houve uma quebra da 
relação corpo-máquina: desliguei-me de meu notebook, saí de minha cadeira, de 
minha mesa. Precisei adquirir ferramentas que eu não possuía, precisei achar um 
outro espaço para a mobilidade que o b-o-r-d-a-d-o exigia de meus braços, meus 
olhos, meu tronco.

 Meu corpo assumiu outra atitude para a produção de um conhecimento. 
E é interessante pensarmos que, se outras formas de conhecimento pedem outras 
formas de comunicação, também não devemos pensar em outras possibilidades 
de ações corporais para manufaturarmos nossas investigações?

Haraway atenta para a “relação frouxa entre o que os cientistas acreditam 
ou dizem acreditar e o que eles realmente fazem”22. O b-o-r-d-a-d-o fez com que, 
em uma investigação sobre, do e com o corpo, eu me mexesse de outra forma, 
ocupasse outros espaços, investigasse praticamente —e não apenas na teoria— 
meu corpo e minha arte. O b-o-r-d-a-d-o não apenas trouxe coerência entre teo-
ria e prática, mas borrou as fronteiras entre teoria e prática. 

Na pesquisa qualitativa, a trajetória da investigação vai sendo desenvol-
vida de acordo com as necessidades da investigação e da investigadora. A escolha 
do b-o-r-d-a-d-o trouxe uma necessidade que eu não pensaria que iria surgir em 
meu processo: eu precisava aprender a b-o-r-d-a-r. E por mais que eu já tivesse 
frequentado muitas aulas na Academia, por mais que eu já tivesse lido muitos 
textos sobre sociologia, filosofia, feminismo, corpo e artes, surgia ali a necessi-
dade de adquirir um outro conhecimento. E, principalmente, um conhecimento 
que não era acadêmico. Um conhecimento que, descobri, estava ali em mim, nas 
vezes que observei minha mãe costurando, naquela tarde de aula de costura que 
minha mãe me deu, nas vezes em que brincava na confecção da amiga de minha 
mãe, em uma tarde de férias que minha avó havia tentado me ensinar a tricotar (o 
excesso de suor das minhas mãos sujavam meus tricôs e minaram minha vontade 
de aprender mais sobre tricô).

O b-o-r-d-a-d-o remete à essa sabedoria, a esse conhecimento que não 
é acadêmico. Um conhecimento que muitas vezes não está nos livros. O b-o-r-
-d-a-d-o me levou a lembrar dos outros conhecimentos que me foram passados 
fora das cadeiras e das mesas da Universidade. Saberes marginalizados, esque-
cidos, desvalorizados. Técnicas manuais muitas vezes consideradas inferiores 
por uma cultura elitista e binária, na qual o intelecto (de preferência com base 

23 .  Maria Galindo, No se puede descolonizar sin 
despatriarcalizar: teoría y propuesta de la despa-
triarcalización (La Paz: Mujeres Creando, 2013), 
197. Tradução livre.



145H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

nos pensamentos europeus) é entendido como oposto ao físico, ignorando que 
ambos fazem parte do mesmo corpo! 

Ao utilizar o b-o-r-d-a-d-o em um trabalho acadêmico, sou coerente com 
a teoria feminista e decolonial que venho estudando, e considero o trabalho 
manual, o trabalho criativo e o trabalho intelectual “igualmente válidos” e “parte 
de um mesmo processo de trabalho”23. E novos saberes trazem novas necessida-
des. Percebi então que precisava de agulha e linha para b-o-r-d-a-r um papel. Em 
minha casa, achei uma agulha e uma linha. A agulha era fina demais e entortaria 
ao tentar furar o papel. E a linha era de cor azul, e eu queria uma linha vermelha, 
cor de sangue, cor de menstruação, cor forte, vibrante e ligada ao universo da 
mulher. A necessidade da agulha e da linha certa para o livro levou-me a mais um 
sentido do b-o-r-d-a-d-o na minha investigação: uma nova relação com a minha 
ancestralidade.

Como já foi citado, minha mãe é, entre tantas coisas, uma excelente cos-
tureira. Agulhas, linhas e retalhos sempre fizeram parte da minha infância. Uma 
lembrança recorrente que tenho de minha mãe é dela sentada no seu quartinho de 
costura. Ela ficava de costas para a porta, com as pernas cruzadas, as costas curva-
das, com um tecido que caía pelas suas pernas, passando agulha e linha pelo tecido. 
Lembro do barulho da máquina e da mesa de madeira na qual a máquina ficava.

Eu adorava brincar com o imã que prendia todos os seus alfinetes, pulava 
por horas usando sua fita métrica como corda, e ficava muito orgulhosa da minha 
visão e da minha coordenação motora que conseguiam fazer passar a linha pelo 
pequeno buraco da agulha. 

Ao pedir para minha mãe uma agulha e uma linha, fui transportada 
novamente para seu quartinho de costura e novamente me vi cercada de linhas, 
agulhas, retalhos, da fita métrica. Após termos mudado de casa inúmeras vezes, 
o quartinho da minha mãe não era mais o mesmo de minha memória, mas as 
coisas, as histórias e os sentidos ainda estavam todos ali. E agora eu não era mais 
uma criança, mas sim uma mulher. Uma mulher artista, cientista, feminista. E foi 
assim que o b-o-r-d-a-d-o levou-me de volta ao meu passado, com a consciência 
do meu presente. Sim, o b-o-r-d-a-d-o alterou o meu futuro.

O quartinho de costura da minha mãe, aquele que está nas minhas memó-
rias, foi por anos o quarto de empregada. Mesmo morando em 5 apartamentos 
diferentes, em TODOS os apartamentos, o espaço reservado para minha mãe 
costureira era o quarto de empregada. Afastado do resto da casa, apertado, mal 
ventilado. Ainda que dentro da mesma casa, o espaço reservado para ela era afas-
tado do convívio social, relegado ao canto esquecido dos apartamentos. A costura 
ocupava as margens de nossa vida familiar. 



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

146 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Em tempos de crise econômica, suas costuras muitas vezes haviam sido 
responsáveis por não termos passado maiores dificuldades financeiras (na ver-
dade, até hoje, são suas costuras que permitem alguns pequenos luxos em sua vida 
de aposentada e pensionista). Porém, quando criança, não era essa a história que 
nos era narrada. Suas costuras “ajudavam” a pagar as contas, mas quem trabalhava 
de verdade era meu pai. Minha mãe “ajudava” na parte financeira da casa, mas não 
era igualmente responsável ou igualmente importante como meu pai na questão 
das finanças. Interessante também que, enquanto minha mãe “ajudava” nas finan-
ças, meu pai não ajudava nos serviços domésticos…

Eu não sabia que isso aconteceria, mas ao decidir b-o-r-d-a-r, acabei sendo 
levada para um novo entendimento de minha ancestralidade. Uma outra forma 
de enxergar minha mãe, nossa história e sua importância em minha formação 
econômica, corporal e social surgiu através do b-o-r-d-a-d-o. Como afirma María 
Galindo, pesquisadora, artista, ativista e anarquista boliviana, a despatriarcaliza-
ção é uma “nueva oportunidad histórica que nos damos las mujeres de construir 
alianzas amorosas, duraderas, sólidas entre nosotras sin la mediación de relacio-
nes patriarcales”. 24

O b-o-r-d-a-d-o atuou, então, como responsável pela despatriarcalização 
de minha ancestralidade. Sua produção não me moveu apenas na teoria, mas tam-
bém na prática, já que essas fronteiras foram borradas. Suas consequências são 
teóricas e práticas. Por fim, o b-o-r-d-a-d-o representa uma ativação de outros 
sentidos corporais em quem b-o-r-d-a e em quem se relaciona com o b-o-r-d-a-
d-o. A materialização através da linha traz à palavra M U L H E R E S um relevo, 
uma textura, uma dimensão diferente. Eu não apenas leio um texto, eu leio, eu 
vejo, eu passo minha mão, eu sinto aquele material. Eu não uso apenas a visão, 
mas outros sentidos são ativados. “Os sentidos existem para nos despertar para 
realidades situadas além dos sentidos. O apelo dos sentidos é de nos levar além 
dos sentidos”25. 

O tato é ativado ao encostarmos na linha fibrosa e felpuda. As sensações 
desse toque trazem uma movimentação diferenciada para quem b-o-r-d-a e para 
quem desliza os dedos sobre as linhas vermelhas que estão na capa do livro. Os 
conceitos de artista e público, pesquisadora e leitora, através do b-o-r-d-a-d-o, 
dão outros sentidos para a obra-conhecimento, alterando a relação de nossos cor-
pos com aquele material, aquela palavra, aquela investigação.

Arremate final

Em uma investigação feminista radicalmente qualitativa sobre arte e corpo, o b-o-
-r-d-a-d-o foi o meu processo e a minha estratégia artística e artesanal de despa-
triarcalização, levando a uma reflexão crítica sobre minhas construções culturais, 

24 .  Galindo, No se puede descolonizar sin des-
patriarcalizar: teoría y propuesta de la despa-
triarcalización, 176. Em tradução livre: “nova 
oportunidade histórica que nos damos de que as 
mulheres construam alianças amorosas, duradou-
ras e sólidas por elas mesmas, sem a mediação das 
relações patriarcais”. 

25 .  Miranda, “O debate pós-colonial na América-
Latina: contribuições de Silvia Rivera Cusicanqui 
e Santiago Castro-Gómes”, 35.

26 .  Navarro-Swain, “A história é sexuada”, 59.



147H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

sociais e corporais e minha ancestralidade. Ao b-o-r-d-a-r a palavra M U L H E R 
E S, construí uma “nova memória social, de um novo sujeito político, filosófico, 
artístico”, conferindo à palavra uma “plasticidade ‘impossível’ nas condições de 
imaginação patriarcais” 26. Uma ressignificação surgida da prática para a teoria, da 
teoria para os afetos, da ação de b-o-r-d-a-r para as reflexões sobre esse ato, para as 
sensações da linha em minhas memórias, em meu tato, no visual do livro.

O b-o-r-d-a-d-o tornou-se ação feminista, performance artística, reflexão 
crítica, provocação afetiva. O b-o-r-d-a-d-o é sarcástico, é respeitoso, é um debo-
che delicado. O b-o-r-d-a-d-o quebrou binarismos, trouxe outros saberes para 
minha investigação e para meu corpo. Através do b-o-r-d-a-d-o, fronteiras entre 
conhecimentos, valores e tempo foram borradas. Ao apontar todos os sentidos 
do b-o-r-d-a-d-o do meu ponto de vista de investigadora, sei que deixo lacunas 
na relação do b-o-r-d-a-d-o com o público, com a pessoa que lê o livro. Mas não 
posso corroborar com a falsa ideia de que dominamos as sensações que nossas 
obras despertarão em nosso público.

Não acho que todos os sentidos que apontei serão percebidos por qual-
quer pessoa que tenha contato com o livro. Assim como tenho certeza que 
alguém perceberá outros sentidos para o b-o-r-d-a-d-o que nem haviam passado 
pelo meu corpo. E também acredito que muitas pessoas apenas leriam o título, 
veriam o b-o-r-d-a-d-o e não gastariam mais um segundo de suas vidas fazendo 
reflexões teóricas sobre aquelas linhas vermelhas atravessando o papel preto. Pois, 
muitas vezes, na pressa de nossas vidas, nas urgências de nossas investigações, na 
ganância de adquirir mais e mais conhecimento, nós nem nos damos conta dos 
subtextos, do que está nas lacunas entre um ponto e outro. 

Se nada disso fizer sentido para quem tiver contato com o livro, o b-o-r-
-d-a-d-o é, pelo menos, uma manifestação artesanal que deixou a capa do livro 
“bonitinha”. E deixemos que as impressões subjetivas sejam, aos poucos, b-o-r-d-
-a-d-a-s ponto a ponto em cada uma de nós. 



As diferentes sensações de um b-o-r-d-a-d-o em uma investigação feminista radicalmente qualitativa

148 H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Bibliografia

Atwood, Margaret. Conto de Aia. Rio de Janeiro: Rocco, 2006.
Davis, Angela. Mulheres, Raça e Classe. São Paulo: Boitempo, 2016.
De Miguel Ávarez, Laura. “La investigación artística a través de la investiga-

ción basada en las artes: narrando una historia, compartiendo expe-
riencias”. Revista Sonda: Investigación y Docencia en Artes y Letras, nº 2, 
2013.

Fischetti, Natalia; Chiavazza, Pablo. “Arte e Ciencia en los Márgenes de la 
Academia”. En Metodologías en contexto: Intervenciones en perspectiva 
feminista/ poscolonial/ latinoamericana, editado por Mariana Alvarado 
e Alejandro De Oto. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 
2017.

Galindo, Maria. No se puede descolonizar sin despatriarcalizar: teoría y pro-
puesta de la despatriarcalización. La Paz: Mujeres Creando, 2013.

Giunta, Andrea. “A virada iconográfica: a desnormalização dos corpos e sen-
sibilidades na obra de artistas latino-americanas”. En Mulheres radicais: 
arte latino-americana, 1965-1980, cuordinado por Cecília Fajardo-Hill 
y Andrea Giunta. São Paulo: Pinacoteca de São Paulo, 2018.

Haraway, Donna. “Saberes localizados: a questão da ciência para o femi-
nismo e o privilégio da perspectiva parcial”. Cadernos Pagu, nº 5 (2009).

Hasan, Valeria Fernández. “El devenir del campo en el entre/siendo comu-
nicóloga feminista: algunas herramientas para pensar objeto y métodos”. 
En Metodologías en contexto: Intervenciones en perspectiva feminista/ 
poscolonial/ latinoamericana, editado por Mariana Alvarado e Alejandro 
De Oto. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2017.

Lagrou, Els. “Arte ou artefato? Agência e significado nas artes indígenas”. 
Proa – Revista de Antropologia e Arte. 1, nº 2, (2010). 

Lincoln, Yvonna S., y Norman K. Denzin. O planejamento da pesquisa qua-
litativa: teorias e abordagens. São Paulo: Ed. Penso, 2006.

McNiff, Shaun. “Art Based Research”. En Handbook of the Arts in 
Qualitative Research: Perspectives, Methodologies, Examples, and Issues, 
editado por J. Gary Knowles y Ardra L. Cole. Thousand Oaks: Sage 
Publication, 2008, 29-40.

Melendi, Maria Angélica. “Para construir novas casas e desconstruir velhas 
metáforas de fundação”. En Mulheres radicais: arte latino-americana, 
1965-1980, cuordinado por Cecília Fajardo-Hill y Andrea Giunta. São 
Paulo: Pinacoteca de São Paulo, 2018.



149H-ART. No. 6. Enero-Junio 2020, 351. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 130-149

Anna Carolina Longano

Miranda, Claudia. “O debate pós-colonial na América-Latina: contribui-
ções de Silvia Rivera Cusicanqui e Santiago Castro-Gómes”. Revista 
Interinstitucional Artes de Educar, 3, nº 3, (2018).

Miranda, Evaristo Eduardo de. Corpo - Território do Sagrado. São Paulo: 
Edições Loyola, 2000.

Navarro-Swain, Tania. “A história é sexuada”. En Paisagens e Tramas: o 
gênero entre a história e a arte, editado por Margareth Rago y Ana 
Carolina Arruda de Toledo Murgel. São Paulo: Editora Intermeios, 
2013.

Velardi, Marilia. “Questionamentos e propostas sobre corpos de emergência: 
reflexões sobre investigação artística radicalmente qualitativa”. Revista 
Moringa, 9, nº 1, (2018).


