
203H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Abstract:
Through a critical analysis of a selection of orientalist 
photographs taken by Colombian photographers Melitón 
Rodríguez and Benjamín de la Calle during the long 19th 
century, this article explores the ambivalence of such 
images according to both the context in which they 
were created and their specific functions. In this text, 
the notion of orientalism is problematized by placing the 
problem outside established narratives, which regard it 
as a phenomenon proper to the centers of colonial power. 
Thus, it is critical to question the role of orientalism in 
places like Latin America, where there was no power 
relationship with the East, in order to achieve an accurate 
understanding of part of these photographers’ body of 
work.
Keywords:
Photography, Latin American Photography, Orientalism, Medellín, 

Melitón Rodríguez, Benjamín de la Calle.

Orientalism in the Andes:
Photographs by Melitón Rodriguez and 

Benjamín de la Calle in the Long 19th Century

Orientalismo en Los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín 
de la Calle en el largo siglo xix

Orientalismo nos Andes: fotografias de Melitón Rodríguez e Benjamín 
de la Calle no longo século xix

Reception date: January 10, 2020. Acceptance date: March 19, 2020. Modification date: April 03, 2020 
DOI: https://doi.org/10.25025/hart07.2020.11

Juanita Solano Roa
Profesora asistente del Departamento de His-

toria del Arte de la Universidad de los Andes. Su trabajo 
se concentra en la investigación sobre la historia de la 
fotografía y la historia del arte moderno y contemporá-
neo en América Latina. Tiene un doctorado en Historia 
del Arte del Institute of Fine Arts (NYU) y una maestría 
de la misma institución. Antes de vincularse con la Uni-
versidad de Los Andes, Juanita trabajó en el Institute for 
Studies on Latin American Art (ISLAA) como manager 
de la colección. Su trabajo académico ha aparecido en 
publicaciones como Beyond the Face: New Perspecti-
ves on Portraiture (London: D. Giles, 2018), Lámparas 
de mil bujías: Fotografía y arte en América Latina desde 
1839 (Barcelona: Fog, 2018) —libro del cual también 
fue co-editora—y Manuel Álvarez Bravo: Vintage (New 
York: Throckmorton Fine Art, 2014).

https://orcid.org/0000-0002-2160-1791
 

Cite this: Solano Roa, Juanita. Orientalism in the Andes: 
Photographs by Melitón Rodríguez and Benjamín de la Calle 
During the Long 19th century. H-ART. Revista de historia, teoría y 
crítica de arte, nº 7 (2020): 201-224. https://doi.org/10.25025/
hart07.2020.11

Bilingual Article



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

204 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

Resumen:
Por medio de un análisis crítico de una selección de fo-
tografías orientalistas tomadas por los fotógrafos antio-
queños Melitón Rodríguez y Benjamín de la Calle duran-
te el largo siglo xix, este artículo explora la ambivalencia 
de las imágenes según el contexto en el que fueron crea-
das y la función que cumplían. Por medio de este trabajo 
se busca complejizar la noción de orientalismo al situar 
la problemática por fuera de las narrativas establecidas, 
que lo consideran como un fenómeno propio de los cen-
tros de poder colonial. Así, preguntas alrededor de la 
función del orientalismo en lugares como América Lati-
na, desde donde no se ejercía una relación de poder con 
Oriente, se vuelven fundamentales para entender parte 
del cuerpo de trabajo de estos fotógrafos.

Palabras clave:
Fotografía, Fotografía latinoamericana, Orientalismo, Medellín, Melitón 

Rodríguez, Benjamín de la Calle.

Resumo:
Por meio de um analise crítico da seleção de fotografias 
orientalistas tiradas pelos fotógrafos Melitón Rodríguez 
e Benjamin de la Calle durante o longo século xix, este 
artigo pesquisa a ambivalência das imagens segundo o 
contexto em que foram criadas e a função que cumpri-
ram. O texto complexa a noção de orientalismo ao situar 
a problemática fora das narrativas estabelecidas que 
lhe-consideram como um fenómeno próprio dos cen-
tros de poder colonial. Assim, perguntas sobre a função 
do orientalismo em locais como América Latina, desde 
onde não existia nem se exercia uma relação de poder 
com o Oriente, torna fundamental para compreender o 
trabalho de estos dois fotógrafos. 

Palavras chave:
fotografia, fotografia latino-americana, orientalismo, Medellín, Melitón 

Rodríguez, Benjamín de la Calle.



205H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

In 1910, Melitón Rodríguez, a Colombian photographer, created a photograph 
titled Cosecha de rosas (Rose Harvest) (Img. 1). I emphasize the verb “to create” 
because, as this essay will show, the photograph was not spontaneously shot; on 
the contrary, it was carefully thought over and conceived in advance. Cosecha de 
rosas depicts an orientalist scene of feminine everyday life: two women, wearing 
traditional Middle Eastern clothing, work together gathering roses and plucking 
their petals to place them inside an urn. Rodríguez prepared the mise-en-scène 
using Oriental vases of different sizes and flowers scattered on the floor as evidence 
of the women’s toil. He also selected a hand-painted background that alludes to 
an interior space with an Oriental atmosphere, with profusely decorated columns 

Image 1. Rodríguez Photography, Cosecha de ro-
sas, 1910. Dry Plate Positive. Piloto Public Library, 
Medellín.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

206 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

and a tapestry in the background. As with many other orientalist scenes, this is 
an image that cannot be placed in a specific time or place, thus conforming to the 
common stereotypes of orientalist photography, which were extremely popular 
during the second half of the 19th century. Moreover, this photograph was 
created with an artistic aim in view, since it was originally meant to be submitted 
to a photography contest.

When Rodríguez created Cosecha de rosas orientalism was already a well-
known subject in European photography and painting. In Colombia, however, 
and specifically in Medellín, where Rodríguez was born and where he spent his 
whole life, it was hardly known as a practice. By the early 20th century Medellín 
had become the country’s second largest city and industrial hotspot, but it still 
remained a fairly isolated city in the middle of the Andes. In terms of artis-
tic practice there was only an incipient academic tradition, and the city’s first 
school of fine arts opened its doors in 1910. Photography was regarded as a 
mechanical medium to be used in the production of portraits and city post-
cards, but it was not viewed as a valid technique within the field of art. For 
these reasons Cosecha de rosas is a very intriguing image, bringing to mind ques-
tions such as these: how did a Colombian photographer, who never left the 
country, come into contact with orientalist tropes? Did Orientalism perhaps 
reach beyond the colonial European gaze to become a global tendency? And if 
that is the case, what is the meaning of Oriental imagery produced outside the 
European colonizing territories?

To answer these questions, we must first define what we understand 
by Orientalism. As the literary critic Edward Said noted, Orientalism was a 
tradition of thought that imagined, distorted, and exaggerated the cultures 
of the Islamic and Asian East; an ideology defined by the Western hegemonic 
cultural sphere that postulated a set of essential distinctions between the East—
mainly Northern Africa, the Middle East, and Asia—and the European West, in 
order thus to control and validate a distinctive vision of the East from a Western 
point of view. Orientalism regarded the East as an exotic culture, and built this 
view into an ideology of political domination that justified colonialism and 
perpetuated European rule.1 Orientalist stereotypes often sexualized, racialized, 
and feminized their protagonists. Moreover, orientalist images purported to be 
realistic documents of life in those territories—which remained to a great extent 
unknown at the time—, more so in the case of photographic representations. 
These photographs, which were predominantly taken inside a studio, were 
carefully composed and embellished in order to recreate through them the 
world of fantasy with which the Orient was associated. This outlook spread out 
through the entire Western cultural sphere, especially during the 19th century, 

1 .  See Edward Said, Orientalism (New York: 
Vintage Books, 1994).



207H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

yielding works of literature, drama, painting, and photography that exaggerated 
the clichés of cultural tropes.

More recently, Orientalism has been partly redefined through a set of 
critical responses to Said’s initial analysis. These new proposals argue that Said’s 
focus obscures a variety of nuances within bodies of work that prove to be more 
complex and diverse. For instance, Said assumed that conceptions of “East” and 
“West” were stable and mutually exclusive political and cultural constructions, 
and this assumption has been challenged. It has also been argued that Said’s 
perspective has blocked from view other narratives and counternarratives within 
which the “Orientals” themselves were active participants.2 These reflections have 
led to a more inclusive definition of Orientalism, one that is no longer grounded 
on binary terms.3 Taking this into account, this essay understands Orientalism 
as a network of aesthetic, economical, and political relations that cut across 
national and historical divisions. This characterization aims to question the kind 
of unilateral strength attributed to this ideology and to attain a more nuanced 
understanding of its uses and contexts. Cosecha de rosas is a photograph that puts 
precisely these issues on the table.

Painting with Light

In line with the tradition of pictorialist photography—a popular trend during 
the long 19th century,4 which sought to make photographs resemble paintings in 
order to validate their acknowledgement as art—Rodríguez imitates a pictorial 
composition in Cosecha de rosas.5 In fact, this photograph is based on the painting 
La Cueillette des roses (The Rose Harvest) by the Austrian artist Rudolf Ernst 
(1854-1932), who became a prolific orientalist painter in France towards the end 
of the 19th century (Img. 2). A comparison between the two images clearly shows 
that the photograph retains several key elements from the painting’s composition: 
the woman on the left side sitting on the floor while plucking rose petals; the 
roses scattered on the floor directly in front of the urn; the second terracotta urn 
placed on a wooden stand to the right; the woman in the background who enters 
from the right carrying a basket of roses on her shoulder; and even the smaller, 
fallen urn that can be seen in the foreground.

It seems unlikely that Rodríguez could have created Cosecha de rosas 
without being previously acquainted with Ernst’s painting (or an engraving, 
photograph, or other version of the same composition).6 Although I have been 
unable to find physical or textual evidence of this—asides from the images 
themselves—the most plausible explanation is that Rodríguez may have had 
access to a reproduction of the painting through his cousin, the painter Francisco 

2 .  Ali Behdad, “The Orientalist Photograph,” in 
Photography’s Orientalism (Los Angeles: Getty 
Research Institute, 2013), 12.

3 .  See Keya Ganguly, “Roundtable: Revisiting 
Edward Said’s Orientalism.” History of the Present 
5, n.o 1 (2015): 65-82.

4 .  The long 19th century is a historical period 
typically regarded as lasting from the arrival of 
the French Revolution in 1789 until the onset of 
the First World War in 1914 (alternatively until 
1917, according to some historians). The term was 
coined by the Russian literary critic Ilya Ehrenburg 
and the British historian Eric Hobsbawm.

5 .  For further information on pictorialism, see: 
Alfred Stieglitz, “Pictorial Photography,” in Classic 
Essays on Photography (Port Townsend, WA: 
Leete’s Island Books, 1980); Peter Henry Emerson, 
“Naturalistic Photography” and “The Death of 
Naturalistic Photography,” in Photography in Print, 
edited by Vicki Goldberg (New York: Simon and 
Schuster, 1981), 190-196.

6 .  There are at least three extant versions of 
Ernst’s painting, which has led several art histori-
ans to conclude that the composition was highly 
sought-after by collectors. The version selected for 
comparison in this essay is most likely the one to 
which Rodríguez had access, since the details (such 
as the terracotta urn and the direction of the gaze 
of the woman sitting on the floor), perfectly match 
those of his photographic version.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

208 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

Antonio Cano, who in 1898 received a grant from the Colombian government 
that allowed him to travel to Paris and study painting at the Julian and Colarrosi 
Academies. Cano’s stay in France coincided with the last wave of European 
Orientalism. Although the art scene in Paris was going through an extremely 
effervescent moment, and modern art was assertively staking out a place for itself, 
Cano stirred clear of avant-garde programs and remained close to the academy, 
studying under a generation of slightly older artists, among them the painter 

7 .  Santiago Londoño, La mano luminosa: vida y 
obra de Francisco Antonio Cano (Bogotá: Museo 
Nacional de Colombia, 2014), 66. Londoño also 
mentions René-Francois Prinet (1861-1946) as 
a possible orientalist influence in Cano’s work, 
although Prinet’s style was closer to Realism and 
Impressionism than to orientalist imagery.

Image 2. Rudolf Enst, The Perfume Makers, s.f. Oil on canvas. Private collection. Photograph courtesy of Sotheby’s.



209H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

Jean-Baptiste Constant, who had turned to orientalist painting after a journey 
to Morocco in 1872.7 

The impact of Orientalism in Cano’s work is reflected in some of his 
paintings, most visibly in El Cristo del perdón (The Christ of Forgiveness, 1910), 
Rebeca (1910), and El Soko (1901). In the first two paintings, the orientalist 
influence is hidden behind the religious and historical subject matter—a strategy 
used by several painters who followed this trend, attempting to introduce a 
‘realistic’ element into biblical scenes. Although Cano did not create paintings 
that overtly exoticized Middle Eastern culture, he did stress the sense of allusive 
sensuality embodied by the female characters (occasionally Eastern, as in the 
case of Rebecca), and he idealized the landscape in which the scenes were set 
(Img. 3). It seems quite plausible to assume that Cano would have brought back 
photographs, postcards, engravings, books, and journals that may have informed 
Rodríguez’s production. Ernst’s painting was very popular among collectors, to 
the point that there are at least three extant versions of La Cueillete des roses. This 

Image 3. Francisco Antonio Cano. El Soko, 1901. Oil on wood. Private collection, Medellín. Photography by Carlos Tobón.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

210 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

suggests that its printed reproduction must also have been quite popular, and that 
Cano may well have brought a copy of it with him. Cano and Rodríguez were not 
only close relatives; before his trip to Europe Cano had been Rodríguez’s painting 
instructor, as is shown by the painting titled Estudio del pintor (The Painter’s 
Studio), where Rodríguez, still a child, appears in the center of the composition, 
copying a carte de visite. Cano had also formed a partnership with Horacio 
Marino Rodríguez, Melitón’s older brother, to open a photo studio called Foto 
Cano y Rodríguez in 1889. It is also worth noting that Cano produced his two 
largest orientalist paintings at around the same time as Rodríguez produced his 
photograph: 1910. Thus, there is good reason to think that, after Cano’s return 
from Europe in 1901, the impact of his stay there carried over into Rodríguez’s 
work, leading him to the creation of a photograph inspired by Ernst’s painting.

Beyond these points of resemblance, Cosecha de rosas and La Cueillete 
des roses both fulfill a similar role. Although one might think at first that, upon 
being translated into an entirely different medium and context, the image 
in Ernst’s painting would undergo a dramatic shift in function and meaning, 
the fact is that, in ideological terms, there was no significant change. By 
imitating the Orient, Rodríguez’s work defined itself in opposition to it, and 
thus identified itself with the Western understanding of culture. Such was, in 
fact, the ultimate aim of a discourse promoted by the intellectual élites in the region 
of Antioquia, of which Rodríguez was himself a part. That ideological discourse 
was based on notions of identity and progress through the encouragement of a 
new regionalist vision known as la raza antioqueña (the Antioqueño race).

Since the early 19th century the idea of progress had been a factor that 
urged and enforced material and ideological claims in the state of Antioquia, in 
a process that reached its peak of intensity right around the time that Rodríguez 
shot Cosecha de rosas. Antioquia experienced an economic boom, driven first by 
the mining industry and later by the coffee trade, and enabled by the fact that 
the turn-of-the-century civil wars did not impact the region too drastically. This 
boom served as an argument in favor of proclaiming a “superior race” that set 
Antioqueños apart from the rest of the country. The concept of la raza antio-
queña should here be understood as a myth, according to Barthes’s definition,8 
namely, as a kind of discourse that took on multiple forms and enabled the natu-
ralization of a particular worldview. The discourse of la raza antioqueña became 
strong enough to deviate from reality, thus creating an ideology. In fact, by 1910 
this myth was so ingrained in the local culture to the point of claiming that “if 
there is a place in Latin America where the ideal rock of a superior race can be 
found, [...] that place is Antioquia.”9

The myth gained strength through the exotization of the Other, in this case an 
indigenous, black, and mestizo Other to which Antioqueño culture was undeniably 

8 .  See Roland Barthes, Mythologies (New York: 
Hill and Wang, 2012).

9 .  Libardo López, La raza antioqueña (Medellín: 
Imprenta La Organización, 1910), 7-8.



211H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

connected, but from which it needed to distance itself in order to proclaim the 
hegemony of the white race, of which la raza antioqueña now postulated itself as a 
representative. This discourse promoted a set of values characterized by standards 
of hard work, Catholic beliefs, honest principles, commercial skills, an emphasis 
on the notion of the traditional family, and, as is logical, the whiteness of the skin. 
Ultimately, this discourse operated quite similarly to that of eurocentrism, which 
likewise critically relied on the construction of Orientalism and of the Other. In 
both cases, and in accordance with Said’s argument, what was at stake was a collective 
notion that created a Western identity in opposition to that of non-Westerners—or 
an Antioqueño identity in opposition to that of non-Antioqueños—thus creating 
the idea of a superior race in comparison to other cultures.10 

In the 19th century Latin American intellectuals, and writers in particular, 
often appropriated different forms of Orientalism in their work.11 Many created 
an imaginary and exotic orientalist space in their writings, rooted in a European 
worldview. Nonetheless, in this context Orientalism did not function as a polit-
ical tool for colonial domination, but rather as a strategy used to create a sense 
of affinity with hegemonic culture. Thus, Orientalism became an additional tool 
of modernist Latin American discourses, which were often racist, hygiene-eist, 
and sexist.12 Nonetheless, this was a contradictory movement, to the extent that 
it was incongruous with efforts to establish a differentiated Latin American 
self-identity. If the latter was an attempt by Latin Americans themselves to create 
an original image of their own culture that could distinguish them from the rest 
of the world, they were working against their own discourse by seeking to align 
themselves with a specific image of Europe. In Latin America eurocentrism was, 
and in many cases remains, the hegemonic line of thought, a fact that could be 
explained through the particular ways in which emancipatory processes unfolded 
in the region. Indeed, the struggles for independence in these territories were not 
led by indigenous peoples (as in Africa or India), but were orchestrated instead 
by criollo élites that wanted to govern themselves, to dominate indigenous peo-
ples, and to build nations grounded on ideals of linguistic and racial purity.13 The 
need to position their own culture at the level of European culture, to which they 
ultimately took themselves to belong, led these élites to appropriate the exotic 
Other constructed by the orientalist tradition. Photography, a new medium pro-
moted by enlightened thought as a modern technology capable of “objectively” 
capturing reality, became a perfect tool for promoting this ideology.

Photographic Orientalisms

The medium of photography had a unique relationship with the mythical Orient 
from the moment of its invention. In fact, when François Arago gave the speech 

10 .  Said, Orientalism, 15.

11 .  These include Juan José Tablada, Arturo 
Ambrogi, Efrén Rebolledo, Enrique Gómez 
Carrillo, Rubén Darío, and Julián del Casal.

12 .  Francisco Morán, “ ‘Volutas del deseo’: hacia 
una lectura del orientalismo en el modernismo 
hispanoamericano.” MLN 120, n.o 2 (2005): 385.

13 .  Silvia Nagy-Zekmi, Moros en la costa: orien-
talismo en América Latina (Madrid; Frankfurt: 
Iberoamericana; Vervuert, 2008), 18.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

212 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

before France’s Chamber of Deputies in 1839 announcing the invention of pho-
tography, the scientist emphasized the advantages that the medium would bring 
to the documentation and exploration of the Middle East.14 Accordingly, a mere 
80 days after that speech the daguerreotypist Frédéric Goupil-Fesquet, along 
with a group of French painters and scholars led by Horace Vernet, travelled 
to Argelia and Egypt to document ancient monuments.15 Starting in the 1850s 
many photographers embarked on toilsome journeys to Egypt and the Holy 
Land to capture parts of the world that Westerners had rarely seen. Among 
these photographers were Maxime du Camp, Francis Frith, August Salzman, 
Jacques Antoine Moulin, and Félix Bonfils (Img. 4). These images fascinated 
European consumers and enjoyed great success on the market.16 Thanks to sub-
sequent advances in photographic technology, from collodion to gelatin-based 
processes, photographs became easier to produce and circulate in order to sat-
isfy the nascent industry of tourism and the desire among collectors for orien-
talist images.17 The expeditions to the Middle East were part of a set of political, 

14 .  Dominique François Arago, “Report,” in 
Classic Essays on Photography, edited by Alan 
Tratchenberg, (New Heaven: Leete’s Island Books, 
1980), 15-27.

15 .  Behdad, “The Orientalist Photograph,” 14.

16 .  See Douglas Nickel, Francis Frith in Egypt 
and Palestine: A Victorian Photographer Abroad 
(Princeton: Princeton University Press, 2004).

17 .  Behdad, “The Orientalist Photograph,” 2.

18 .  Behdad, “The Orientalist Photograph,” 12.

Image 4. Francis Frith, The Pyramids of Geezeh, 1856-1860. Albumen silver print. 16.2 x 22.8 cm.  Getty's Open Content Program. The J. Paul 
Getty Museum, Los Angeles.



213H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

cultural, and economic relations between East and West, and the resulting 
images must be understood as a consequence of these exchanges and networks.18

The large number of images of an orientalist sort produced during that 
period covered a wide range of subject matter, from documentation of historical 
monuments to studio photography. The fact that photography was presumed to 
be an objective and transparent medium rendered the production of this sort 
of images even more problematic. The distorted reality portrayed by paintings 
was already interpreted as a true document of life in Middle Eastern countries, 
so that in the case of photographic representations the images were attributed 
an even greater documentary value. It was taken for granted that the camera 
acted as a witness to what came in front of it, since this was a medium that relied 
on the presence of a referent as a condition for the production of the image. 
However, as is well known today, that referent could be widely manipulated, 
allowing for the creation of scenes that were carefully selected, framed, and even 
staged into scenarios intended to portray a reality that did not exist, but that 
sold very well. The demand was so broad that images of this sort were produced 
by both foreign and local photographers, and their conventions were far from 
uniform, as they shifted depending on the customer and the function for which 
they were created.

Studio photography is of particular interest in this case, since it 
is a phenomenon that often developed inside the studios of well-known 
photographers in France, England, and even Colombia. Driven by the 
19th century fascination for dressing up, which was to some degree a way 
of escaping the limitations of everyday life, orientalist studio photography 
quickly established itself as a popular trend. Most often with commercial 
intent, photographers created representations tinged with eroticism, including 
harem scenes or depictions of imagined odalisques. Although there is a long 
genealogy to this iconography, the main sources for 19th century photography 
are to be found in the work of painters like Ingres, Delacroix, and Gérôme. 
Among the mise-en-scènes produced inside these photo studios those created 
by Jacques Antoine Moulin stand out. Moulin was a photographer “specializing 
in académies,” as he described himself in the Paris directories at the time.19 
Moulin used the term “académies” to refer to nude studies commissioned by 
artists, who used them as sources for their work and which often bordered on 
the pornographic. This is visible, for example, in images like A Moorish Woman 
with her Maid (ca. 1856) (Img. 5), a photograph that shows a woman stretching 
out over some pillows and resting her feet on the lap of her servant, who holds 
them with one hand while placing the other over her right knee. The legs and 
arms of the woman at rest are provocatively uncovered, as she places her right 
hand between her legs. Here the body of a woman is used to arouse sexual desire 

19 .  “Félix Jacques Moulin”, The J. Paul Getty 
Museum, accessed April 4, 2018, http://
www.getty.edu/art/collection/artists/2028/
flix-jacques-moulin-french-1802-1875/.

20 .  This image is immediately reminiscent of 
Édouard Manet’s Olympia (1863), although it 
predates it. In both the photograph and Olympia 
issues of race and class are brought explicitly into 
view by the inclusion of a black woman as servant 
in the image. For a broader account of this issue, 
see T.J. Clark, The Painting of Modern Life (New 
York: Knopf, 1984), 79-146.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

214 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

in the onlooker, turning the feminine body into an object that summons a 
scrutinizing gaze.20 This photograph was also included in an album created in 
1865 to commemorate Napoleon III’s visit to Algeria, and it was probably seen 
in a different context by Roger Fenton, one of England’s most famous orientalist 
photographers.21 In fact, Fenton likewise included a photograph of a reclining 
odalisque in an orientalist suite that he produced in his London studio in 1858 
(Img. 6). In this image, the woman appears in a pose similar to that in Moulin’s 
photograph, although here we see the model by herself. Here too the woman is 
posing inside a set decorated with pillows, tapestries, vases, and other orientalist 
props. In this case the model is wearing wide pants and a shirt that is suggestively 
unfastened, subtly uncovering part of her left breast. This pose became a standard 
way of portraying Eastern women for Western eyes. The recumbent body signaled 
submission and also called on the viewer to make use of it. The sexual connotations 
in images of this kind were intentional, and the exploitation of women’s bodies 
was at stake, especially when they were women of color, who were perceived as 

21 .  Gordon Baldwin, Roger Fenton: Pasha and 
Bayadere (Los Angeles: The J. Paul Getty Museum, 
1996), 24.

22 .  Gail Ching-Liang Low, White Skin/Black 
Masks: Representation and Colonialism (London 
and New York: Routledge, 1996), 21.

Image 5. Félix Jacques Antoin Moulin, A Moorish Woman with her Maid, ca. 1856. Albumen silver print. Getty's Open Content Program. The J. 
Paul Getty Museum, Los Angeles.



215H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

symbols of “sexual regression and promiscuity.”22 This iconography was repeated 
in paintings, drawings, engravings, and more profusely in visiting cards and 
postcards. In these new photographic formats the images were obtained at a low 
cost and therefore available to a broader portion of the population, functioning 
as objects that circulated profusely and were collected around the world. Thus, 
through the possibility of possessing the eroticized Other and the widespread 
circulation of these images, the iconography of the odalisque became a “cultural 
cliché,” which in turn led to the “naturalization of the mythology of Oriental 
eroticism.”23

The Orientalist Costume

Within the body of work produced by Antioqueño photographers in the long 
19th century we find another series of photographs whose intent was not quite as 
artistic and which also feature women and men in Oriental attire. Unlike Cosecha 23 .  Behdad, “The Orientalist Photograph,” 27.

Image 6. Roger Fenton, Odalisque, 1858. Salted paper print from glass negative. Metropolitan Museum of Art, Nueva York.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

216 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

de rosas, a pictorialist photograph conceived as a work of art to be submitted to 
a photography contest, these photographs are individual or group portraits of 
members of Antioqueño society, whose names and last names are occasionally 
written on the negative plates. The habit of dressing up in costume was among 
the traditions proper to the long 19th century in Medellín: adults and children 
alike appear in a profuse collection of images wearing suits that refer to angels, 
monks, gipsy women, and even bakers. The photographs that I will now examine 
are in all likelihood related to this tradition, which became increasingly popular 
in Medellín as the 19th century advanced, perhaps due to the spread of the the-
ater, the opera, and other performing arts. In his 1909 book Apuntes para la his-
toria del teatro en Medellín y vejeces (Notes for the History of Theater in Medellín 
and Old Matters), Eladio Gónima recalls that

[i]n the year [18]39 a famous costume ball was held in the home of Doctor 
Gabriel Echeverri, and this ball was the talk of the town for long after, for 
there was a great display of luxury, good music, and above all the cordiality 
and courtesy with which Mr. Echeverri, his wife, and children performed the 
honors of their house.

Among the costumes worn by the ladies and young ladies, one could find 
Cleopatra, Mary Stuart, Esther, Rachel, etc., and the gentlemen wore the old 
Spanish suit, from the days of Luis XIV, Louis XV, Hungarian costume, old 
Venetian costume, etc.

Judging by this recollection in the early 19th century the Medellín élite 
already exhibited a lively interest for the praxis of performing exotic characters 
as part of the costumes that they chose to wear to these private celebrations.

Rodríguez’s body of work includes another photograph in an orientalist 
mode, taken in 1899 and featuring a group of 14 men dressed up as Arabs (Img. 
7). The men pose before the camera in different positions, some sitting in the 
foreground while others remain standing in the background with their gazes 
turned in different directions. One of them is even seen turning his back to the 
viewer. What is most worthy of attention in the image is the kind of costume 
worn by the men, of which the most visible element is a mask that exaggerates the 
black skin of the “Arab” that it purports to depict, and features a moustache, large 
eyes, and thick eyebrows. The men wear striped pants and white shirts, a short 
cape in a darker tone, a hat that hints at some kind of turban, with a half-moon 
on top, and bathing towels that a few of them wear as long capes or over their 
heads, in the manner of a traditional head scarf (keffiyeh) but without the black 
string that holds it in place. It is clear that the costume chosen by this group is 
a pastiche of elements drawn from an imaginary space assembled out of various 



217H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

sources, such as albums of exotic types, paintings, engravings, and photographs, 
as well as written and spoken narratives.

This photograph is also exemplary of a kind of a mise-en-scène, on this 
occasion deprived of artistic intent, wherein the figure of the Other, “the Arab,” 
is reduced to simplistic visual stereotypes. Unlike Cosecha de rosas, in this image 
the photographer’s intention plays a minor role, and what is captured is rather 
a reflection of the deeply ingrained ideology of la raza antioqueña. The black 
mask becomes a profoundly symbolic element that highlights, by contrast, 
the alleged whiteness of the skin behind it. In this case, the costume unmasks 
a naturalized way of thinking, creating a space for the mise-en-scène of the 
politics of costume.

Image 7. Fotografía Rodríguez, Grupo árabe, 1899. Dry Plate Positive. Piloto Public Library, 
Medellín.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

218 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

Skin color as a socio-political notion constructed by hegemonic nations 
functions as an invisible norm and thus institutes an asymmetrical ontological 
relation between white and black beings.24 The “civilizing” fantasy upon which 
the discourse of la raza antioqueña was built treats the Other as a fiction wherein 
the black/mestizo/indian person is not only a non-white, but also plays a fun-
damental role, as an Other, in the construction of an idea of the white man. In 
this photograph, the black/mestizo/indian is replaced by “the Arab,” a figure 
of the Other around which an abundant negative symbolic arsenal had already 
been assembled in Spain. This arsenal was in turn inherited in America with the 
arrival of the Europeans. In fact, as Hernán G. Taboada explains, the embodi-
ment of a religious alterity attributed to the Moores functioned as a model for 
the ideological construction of the figure of the Amerindian.25 This entails that 
the “Arab” costume featured in Rodríguez’s photograph not only corresponds to 
a construction of difference personified by a being who is exotic, homogeneous, 
and essentialized, but that it also reflects the values inherited by the criollos and 
perpetuated among the middle and upper classes of what today is Colombia. In 
spite of this, we must be careful and understand that the Orientalism reflected in 
these images is not driven by an ill-meaning intent on the part of the models or 
the photographer; instead, as Said himself explains, such Orientalism functions 
as a way of cataloguing and contextualizing knowledge that is available at a given 
historical moment.

We may compare this photograph by Rodríguez with another image 
that offers an even more complex sense of the taste for the oriental in turn-of-
the-century Medellín. Taken by photographer Benjamín de la Calle in 1915, 
and commonly known under the title Odaliscas (Odalisques), the photograph 
depicts a group of five women dressed up in Arab clothes, wearing headdresses 
covered in feathers and pearls, necklaces, and other accessories (Img. 8).26 The 
models pose before a painted background that depicts a column decorated with 
flowers and a curtain that opens into a barely visible landscape, amidst a scene 
profusely decorated with pillows, tapestries, and other textiles that intensify its 
theatricality. In the back of the image one of the models places her hand inside 
a small chest filled with jewels, as if it were a treasure found in a scene from the 
1001 Nights.

While Cosecha de rosas was an image modeled after a European painting and 
titled with a symbolic phrase, photographs like De la Calle’s are commemorative 
records of a personal nature. This can be inferred not only from the fact that the 
names and last names of the people depicted appear in two other photographs 
taken during the same session as Odaliscas, but also from the tone of the images, 
which unlike Cosecha de rosas do not represent an action, but rather present the 
portrayed individuals in static poses. The picture of the odalisques is accompanied 

24 .  Ching-Liang Low, White Skin/Black Masks, 
222.

25 .  Hernán G. H. Taboada, “La sombra del 
Oriente en la independencia americana,” in 
Moros en la costa: orientalismo en América Latina, 
edited by Silvia Nagy-Zekmi (Madrid; Frankfurt: 
Iberoamericana; Vervuert, 2008), 22.

26 .  The photograph as such is untitled. It is 
known as Odaliscas on the basis of the title given 
to its two companion photographs.



219H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

by individual portraits of two of the models seen in the group scene, wearing the 
same costumes and accessories. In these two individual portraits we see Mmes. 
Alicia Botero and Alicia Sánchez, posing in the same set (although rearranged) 
next to the chest of jewels mentioned above. Unlike the group portrait, the 
negatives of these two images bear the names of the models written on the plate, 
along with the word “odalisque” and the date in which the images were shot 
(April 1915). We may also note that the group photograph was printed in a large 
format (roughly 25 × 20 cm), which suggests that it must have been an expensive 
item, even before taking into account the additional cost of the individual shots. 
This suggests that the women in the portraits were in all likelihood members of 
Antioquia’s upper classes, for at the time photography, although already available 
to a wider expanse of the population, remained a luxury, and most people would 

Image 8. Benjamín de la Calle, Untitled [Odaliscas], 1915. Dry Plate Positive. Piloto Public 
Library, Medellín.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

220 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

only have their picture taken once or twice throughout their lives, generally on 
very important occasions like a first communion and/or a wedding.

De la Calle, a photographer from Antioquia who was born in Yarumal 
but lived in Medellín since 1899, is better known for his work portraying—
although not exclusively—the other half of Antioquia’s society, that is, the mes-
tizo, peasant, and lower-middle-class populations: the Others of a society that 
proclaimed itself as white, Catholic, and heterosexual. He was a controversial 
figure in Antioqueño society, not only for his known homosexuality but also 
because through his photographic work he often positioned himself against the 
discourses promoted by the myth of la raza antioqueña. The fact that De la Calle 
would also create orientalist images—that is, photographs that materialize an 
exotic construction of the unknown—makes it clear that even someone like him 
could hardly escape his historical context, although even here his images were 
more complex, as will be explained in the following lines.

The group portrait of the odalisques clearly points back to similar repre-
sentations of the harem motif, specifically to those taken in the Ottoman empire 
by foreign and local photographers who sought to satisfy the European rage for 
orientalist eroticism. These photographs typically depicted groups of Turkish 
women and, unlike those taken by European photographers in Northern Africa 
or Europe, those produced by Ottomans were less risky and rather chaste. In fact, 
the women are hardly ever depicted nude, although, as Ali Behdad has noted, 
they always pose without the hijab and partially displaying their bodies.27 These 
photographers also dignified their models by giving the image the title of Dames 
turques, perhaps due to regulations regarding the use of photography within the 
Ottoman empire, intended to project a positive image (Img. 9).28 Although these 
images were more innocuous and did not present their subjects in the nude, they 
were not for this reason any less erotic or orientalist. Many photographers took 
advantage of this partial unveiling to encourage play with the fantastic idea of 
the inaccessible harem. Although the veil is part of a woman’s social dress code 
within the Muslim religious context, the interior scenes produced by orientalist 
artists opened the way for an erotic interpretation of this item of clothing. Such 
images travelled around the world, especially to Europe, where other photogra-
phers would use them as reference to recreate similar scenes. In turn, these new 
images were distributed in other contexts, thus creating a worldwide economy of 
visual Orientalism.

A photograph like Favorite of the Harem (1901), published by the 
American company Underwood and Underwood, could well have served as 
the model for De la Calle’s Odaliscas (Img. 10). Produced as a stereograph, the 
image presents a group of five women striking sensual poses on a set filled with 
pillows and textiles, while a man, possibly “the Sultan,” chooses his favorite. The 

27 .  Ali Behdad, Camera Orientalis: Reflections on 
Photography from the Middle East (Chicago and 
London: University of Chicago Press, 2016), 63.

28 .  Behdad, Camera Orientalis, 63.



221H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

Imagen 9. Pascal Sébah, Groupe de dames turcs, s.f. 
Turquie, photographic prints: albumen. 1852-1920. 
Pierre Gigord Collection of Photographs. Getty 
Research Institute Special Collections, Los Angeles

Imagen 10. Underwood and Underwood, Favorite of the Harem, 1901. Albumen. Cortesy of del The J. Paul Getty Museum, Los Angeles



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

222 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

photograph is staged and relies on the same tropes as De la Calle’s image; oddly, 
both photographs refrain from using stereotypical props like hookahs, tea sets, 
or musical instruments like the tambourine. It is not known where this image was 
taken, since the stereograph publishing house Underwood and Underwood was 
one of the largest in the world, with offices in New York, London, Toronto, and 
Ottawa (Kansas). It is worth noting that the women do not appear naked, so that 
eroticism in this image functions similarly to that of the Ottoman photographs: 
in both cases the absence of nudity produced a scene that is not thereby any less 
sensual and orientalist. Erotic scenes were especially privileged by consumers 
of stereographs, since the image gained a higher degree of realism as it became 
three-dimensional when viewed through the stereoscope.

Bearing in mind the conservative context of Antioqueño society, the 
decision to use a relatively chaste approach to the creation of erotic-orientalist 
images lined up quite well with the intentions of the models, who were clearly 
looking to uncover their bodies and to project a sexuality to which they had no 
access in their daily lives, but which they could also not display altogether freely 
before the camera, since they feared damaging their good standing as society 
ladies. The odalisques photograph is remarkable in that it is a vertical image, a 
trait that distinguishes it from European photographs of the same motif, such as 
those by Moulin or Fenton, where the women stare directly at the viewer with 
their bodies turned towards the camera, suggestively inviting the person on the 
other side of the lens, or the image, to scrutinize their bodies. The horizontality of 
Fenton’s and Moulin’s images emphasized the idea of submission by presenting 
the women’s bodies reclined on their sides. In contrast, the verticality of De la 
Calle’s photograph allows for postures that are more active and less subdued 
to an objectivizing gaze, and in this way confers some degree of power unto 
the bodies of the depicted women. Through its suggestions of multiplicity 
and excess, De la Calle’s photograph points towards the harem fantasy, a 
dream of polygamy that, in the context of Medellín, would undoubtedly have 
been received as a highly provocative proposition and scandalized some of its 
spectators. By this provocative aspect, the image defied the secretive attitude of 
conservative Antioqueño society, allowing the women to explore their sexuality 
without having to uncover their bodies in order to satisfy the viewer’s desire. 
Perhaps most importantly, even though the image has the capacity to provoke 
a space of fantasy, into which others could project their desires without fear of 
reprisal, the women who appear in this photo pose for themselves and not for 
the imposed gaze of another person. Indeed, this portrait was a commission, 
and not an image created by De la Calle to be sent to an exhibition or sold and 
distributed as a visiting card or a postcard, as his European contemporaries often 
did. The women in Odaliscas, unlike those in Cosecha de rosas, who are shown 



223H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

engaged in convivial labor and suggest a submissive attitude, choose to present 
themselves as defiant and empowered characters.

In that sense, the picture of the odalisques displays a duality that renders 
it unique. On the one hand, it is an image of feminine liberation, of a kind 
that was possible only within the space of performance enabled by the costumes 
and the photographic setting. In other words, the act of performing a different 
identity by wearing an outfit not worn in daily life allowed them to act freely 
and to disregard the stern restrictions that women were expected to follow 
under the codes of good behaviour and the Marian model of Catholicism. On 
the other hand, the orientalist costume inevitably relied on an exotization of 
the Other, and to that extent aligned itself with the same structures of power 
against which the image appeared to take a stand. By virtue of this duality the 
image is ambivalent, or even contradictory, although the sense of subversion 
against the discourse of the élite, against the discourse of la raza antioqueña that 
promoted a patriarchal attitude towards women, would have carried the most 
weight within the context in which the image was produced. Thus, Odaliscas 
must be understood as an instance of counterdiscourse, an image of liberation 
that, beyond creating a vision of the unknown as an inferior culture, functions 
as a symbolical space of radical alterity, removed from the conventions of its 
own culture. By embodying a character who was alien to the dress codes proper 
their own culture, the women may have felt a certain degree of freedom, for by 
portraying a fictitious character they were able to play a role on the margins of 
their socio-cultural anchorage. In other words, by “orientalizing” themselves, 
the women gained freedom.

Conclusion

The production of orientalist images outside of the hegemonic centers allows us 
to see the East-West divide as problematic. These images, little studied until now, 
challenge a binary and static understanding of these cultural representations, 
based on direct relations of power, and invite us to reflect on the circulation, 
appropriation, and transformation of ideas within Western and non-Western cul-
tures. When orientalist depictions were produced in places like Colombia, which 
on account of its marginal position had no direct relations, whether political or 
colonial, with the East, these images fulfilled very diverse roles. Non-hegemonic 
Orientalism aimed to consolidate a representation of local élites as “modern” and 
“civilized” through a form of identification with prevailing international trends. 
However, images like those produced by De la Calle functioned differently, 
reflecting an imagined liberation. By “orientalizing” their subjects such images 
opened up a path of emancipation, above all with respect to gender constrictions. 



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

224 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

Nonetheless, the same process also positioned these other cultures in relation to 
the East as an exotic Other, as can be seen in Rodríguez’s photographs.

Contrasting with the traditional take on European Orientalism, which, 
as art historian Linda Nochlin has pointed out, portrayed its subjects as “irre-
deemably different from, more backward than, and culturally inferior to those 
who construct and consume the picturesque product,”29 in Antioquia these 
images were rather paradoxical. Although they became a way of siding with the 
European milieu, and therefore a way of proving that one belonged to a “supe-
rior culture” through the exoticization and creation of an Other, they func-
tioned simultaneously as liberating constructs. We might then argue that the 
Orient, by allowing for these two perspectives, was an internal construction that 
produced discourses of self-knowledge through a representational alter-ego. In 
that sense, the Orient that was constructed through images such as those by 
Rodríguez and De la Calle created a context wherein the fantasy of the costume 
and the mise-en-scène occasionally allowed the portrayed women to decontex-
tualize themselves from prevailing socio-cultural and religious codes.

29 .  Linda Nochlin, “The Imaginary Orient,” in 
The Politics of Vision: Essays on Nineteenth-Century 
Art (New York: Harper + Row, 1989), 51.



225H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

Bibliography

Baldwin, Gordon. All the Mighty World. The Photographs of Roger Fenton, 
1852-1860. New York: The Metropolitan Museum of Art, 2004.

Baldwin, Gordon. Roger Fenton: Pasha and Bayadere. Los Angeles: The 
J. Paul Getty Museum, 1996.

Barthes, Roland. Mythologies. New York: Hill and Wang, 2012.
Behdad, Ali. “The Orientalist Photograph”. In Photography’s Orientalism: 

New Essays on Colonial Representation, edited by Ali Behdad and Luke 
Gartlan. Los Angeles: Getty Research Institute, 2013, 11-32.

Behdad, Ali. Camera Orientalis: Reflections on Photography from the Middle 
East. Chicago and London: University of Chicago Press, 2016.

Ching-Liang Low, Gail. White Skin/Black Masks: Representation and 
Colonialism. London and New York: Routledge, 1996. 

Clark, T.J. The Painting of Modern Life. New York: Knopf, 1984.
Escobar, Juan Camilo. Progresar y civilizar: imaginarios de identidad y élites 

intelectuales de Antioquia en Euroamérica, 1830-1920. Medellín: Fondo 
Editorial Universidad EAFIT, 2009.

Escobar, Juan Camilo and Adolfo León Maya. “Siglos de conexiones, no de 
aislamientos.” Eafitense, n.o 104 (2013): 8-15.

Ganguly, Keya. “Roundtable: Revisiting Edward Said’s Orientalism.” 
History of the Present 5, n.o 1 (2015): 65-82.

Goldberg, Vicki (editor), Photography in Print. Albuquerque: University of 
New Mexico Press, 1988.

Londoño, Santiago. Benjamín de la Calle, fotógrafo. Bogotá: Banco de la 
República, Fundación Antioqueña para los Estudios Sociales (FAES) 
and Biblioteca Pública Piloto, 1993.

Londoño, Santiago. La mano luminosa: vida y obra de Francisco Antonio 
Cano. Bogotá: Museo Nacional de Colombia, 2014.

Londoño, Santiago. Testigo ocular: la fotografía en Antioquia, 1848-1950. 
Medellín: Editorial Universidad de Antioquia y Biblioteca Pública 
Piloto, 2010.

López, Libardo. La raza antioqueña. Medellín: Imprenta La Organización, 
1910.

Morán, Francisco. “ ‘Volutas del deseo’: hacia una lectura del orientalismo en 
el modernismo hispanoamericano.” MLN 120, n.o 2 (2005): 383-407.

Nagy-Zekmi, Silvia. Moros en la costa: orientalismo en América Latina. 
Madrid; Frankfurt: Iberoamericana; Vervuert, 2008.



Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodriguez and Benjamín De la Calle in the Long 19th Century

226 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp.203-250

Nickel, Douglas. Francis Frith in Egypt and Palestine: A Victorian 
Photographer Abroad. Princeton: Princeton University Press, 2004.

Nochlin, Linda. The Politics of Vision: Essays on Nineteenth-Century Art. 
New York: Harper + Row, 1989.

Said, Edward. Orientalism. New York: Vintage Books, 1994.
Taboada, Hernán G. H. “La sombra del Oriente en la independencia ame-

ricana.” In Moros en la costa: orientalismo en América Latina, edited by 
Silvia Nagy-Zemki. Madrid; Frankfurt: Iberoamericana; Vervuert, 2008, 
25-40.

Tratchenberg, Alan (editor), Classic Essays on Photography. New Heaven: 
Leete’s Island Books, 1980.



227H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Orientalismo en Los Andes: Fotografías 
de Melitón Rodríguez y Benjamín 

de la Calle en el largo siglo xix

Orientalism in the Andes: Photographs by Melitón Rodríguez and Benjamín 
de la Calle During the Long 19th century

Orientalismo nos Andes: fotografias de Melitón Rodríguez e Benjamín 
de la Calle no longo século xix

Fecha de recepción: 10 de enero de 2020. Fecha de aceptación: 19 de marzo de 2020. Fecha de modificación: 3 de abril de 2020
DOI: https://doi.org/10.25025/hart07.2020.11

Resumen:
Por medio de un análisis crítico de una selección de fo-
tografías orientalistas tomadas por los fotógrafos antio-
queños Melitón Rodríguez y Benjamín de la Calle duran-
te el largo siglo xix, este artículo explora la ambivalencia 
de las imágenes según el contexto en el que fueron crea-
das y la función que cumplían. Por medio de este trabajo 
se busca complejizar la noción de orientalismo al situar 
la problemática por fuera de las narrativas establecidas, 
que lo consideran como un fenómeno propio de los cen-
tros de poder colonial. Así, preguntas alrededor de la 
función del orientalismo en lugares como América Lati-
na, desde donde no se ejercía una relación de poder con 
Oriente, se vuelven fundamentales para entender parte 
del cuerpo de trabajo de estos fotógrafos.

Palabras clave:
Fotografía, Fotografía latinoamericana, Orientalismo, Medellín, Melitón 

Rodríguez, Benjamín de la Calle

Juanita Solano Roa
Profesora asistente del Departamento de His-

toria del Arte de la Universidad de los Andes. Su trabajo 
se concentra en la investigación sobre la historia de la 
fotografía y la historia del arte moderno y contemporá-
neo en América Latina. Tiene un doctorado en Historia 
del Arte del Institute of Fine Arts (NYU) y una maestría 
de la misma institución. Antes de vincularse con la Uni-
versidad de Los Andes, Juanita trabajó en el Institute for 
Studies on Latin American Art (ISLAA) como manager 
de la colección. Su trabajo académico ha aparecido en 
publicaciones como Beyond the Face: New Perspecti-
ves on Portraiture (London: D. Giles, 2018), Lámparas 
de mil bujías: Fotografía y arte en América Latina desde 
1839 (Barcelona: Fog, 2018) —libro del cual también 
fue co-editora—y Manuel Álvarez Bravo: Vintage (New 
York: Throckmorton Fine Art, 2014).

https://orcid.org/0000-0002-2160-1791

Cite this: 
Solano Roa, Juanita “Orientalismo en Los Andes: Fotografías de 
Melitón Rodríguez y Benjamín de la Calle en el largo siglo xix”. 
H-ART. Revista de historia, teoría y crítica de arte, nº 7 (2020): 227-
248. https://doi.org/10.25025/hart07.2020.11

Bilingual Article



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

228 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Abstract:
Through a critical analysis of a selection of orientalist 
photographs taken by Colombian photographers Melitón 
Rodríguez and Benjamín de la Calle during the long 
nineteenth century, this article explores the ambivalence 
of such images according to both the context in which 
they were created and their specific functions. In this text, 
the notion of orientalism is problematized by placing the 
problem outside established narratives, which regard it 
as a phenomenon proper to the centers of colonial power. 
Thus, it is critical to question the role of orientalism in 
places like Latin America, where there was no power 
relationship with the East, in order to achieve an accurate 
understanding of part of these photographers’ body of 
work.

Keywords:
Photography, Latin American Photography, Orientalism, Medellín, 

Melitón Rodríguez, Benjamín de la Calle

Resumo:
Por meio de um analise crítico da seleção de fotografias 
orientalistas tiradas pelos fotógrafos Melitón Rodríguez 
e Benjamin de la Calle durante o longo século xix, este 
artigo pesquisa a ambivalência das imagens segundo o 
contexto em que foram criadas e a função que cumpri-
ram. O texto complexa a noção de orientalismo ao situar 
a problemática fora das narrativas estabelecidas que 
lhe-consideram como um fenómeno próprio dos cen-
tros de poder colonial. Assim, perguntas sobre a função 
do orientalismo em locais como América Latina, desde 
onde não existia nem se exercia uma relação de poder 
com o Oriente, torna fundamental para compreender o 
trabalho de estos dois fotógrafos. 

Palavras chave:
fotografia, fotografia latino-americana, orientalismo, Medellín, Melitón 

Rodríguez, Benjamín de la Calle.



229

Juanita Solano Roa

H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

En 1910 el fotógrafo colombiano Melitón Rodríguez creó una foto titulada 
Cosecha de rosas (Img. 1). Enfatizo el verbo “crear”, pues como se demostrará en 
este texto, la foto no fue tomada espontáneamente; por el contrario, fue cuida-
damente meditada y preconcebida. Cosecha de rosas representa una escena orien-
talista de convivencia femenina: dos mujeres, vestidas con ropa tradicional del 
Medio Oriente, trabajan juntas mientras recogen rosas y arrancan sus pétalos para 
meterlos en una urna. Rodríguez preparó la puesta en escena utilizando jarrones 
orientales de diferentes tamaños y flores esparcidas en el suelo como evidencia 
del trabajo de las mujeres. Eligió también un fondo pintado a mano que alude a 
un interior de aire oriental, con columnas profusamente decoradas y un tapiz al 

Imagen 1. Fotografía Rodríguez, Cosecha de rosas, 
1910. Positivo digital de placa seca. Biblioteca 
Pública Piloto, Medellín.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

230 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

fondo. Al igual que muchas otras escenas orientalistas, esta es una imagen que no 
se puede situar en un momento o lugar específico, siguiendo así los estereotipos 
comunes de la fotografía orientalista que fue extremadamente popular durante la 
segunda mitad del siglo xix. Esta fotografía fue además creada con ánimos artís-
ticos pues la intención original era enviarla a un concurso de fotografía.

Cuando Rodríguez creó Cosecha de rosas, el orientalismo era ya un 
tema común en la fotografía y la pintura europeas. En Colombia, sin embargo, 
y específicamente en Medellín (donde Rodríguez nació y vivió durante toda 
su vida), el orientalismo era una práctica apenas conocida. A principios del 
siglo xx Medellín se había convertido en la segunda ciudad más grande del país 
y en su centro industrial, pero era todavía una ciudad bastante aislada en medio 
de los Andes. En términos de práctica artística apenas existía una tradición aca-
démica, ya que la primera escuela de bellas artes en Medellín abrió sus puertas en 
1910. La fotografía era vista como un medio mecánico utilizado para producir 
retratos y postales de la ciudad, pero no era considerada una técnica válida dentro 
del campo artístico. Por estas razones Cosecha de rosas es una imagen bastante 
intrigante que suscita las siguientes preguntas: ¿cómo se involucró un fotógrafo 
colombiano, que nunca abandonó su país, con tropos orientalistas?, ¿traspasó 
acaso el orientalismo la mirada colonizadora europea para convertirse en una ten-
dencia global? Y en caso de ser así, ¿cuál es el significado de las imágenes orienta-
listas producidas por fuera de los territorios colonizadores europeos? 

Para responder a estas preguntas es necesario definir primero lo que se 
entiende por orientalismo. Como señaló el crítico literario Edward Said, el orien-
talismo fue una línea de pensamiento que imaginó, distorsionó y exageró las 
culturas del Oriente islámico y asiático; una ideología definida por la esfera cul-
tural hegemónica occidental, que postula un conjunto de distinciones esenciales 
entre Oriente —principalmente África del Norte, Oriente Medio y Asia— y el 
Occidente europeo, para así controlar y autorizar una visión distintiva del Oriente 
desde el punto de vista de Occidente. El orientalismo vio al Oriente como una 
cultura exótica y construyó a partir de ello una ideología de dominación política 
que justificaba el colonialismo y perpetuaba el dominio europeo.1 Los estereoti-
pos orientalistas a menudo sexualizaban, racializaban y feminizaban a sus prota-
gonistas. Además, las imágenes se presentaban como documentos realistas de la 
vida en estos territorios —en gran medida desconocidos en ese momento— un 
hecho que se exacerbó aún más a través de las representaciones fotográficas. Estas 
fotografías, en su mayoría tomadas dentro de un estudio, eran cuidadosamente 
compuestas y embellecidas para recrear a través de ellas el mundo de fantasía con 
el que se asociaba el Oriente. Esta forma de ver se extendió por toda la esfera 
cultural occidental, especialmente durante el siglo xix, produciendo piezas de 

1 .  Véase Edward Said, Orientalism (Nueva York: 
Vintage Books, 1994).



231H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

literatura, teatro, pintura y fotografía que exageraban los clichés de los tropos 
culturales.

Más recientemente, el orientalismo se ha redefinido, en parte, en contra del 
análisis inicial de Said. Estas nuevas propuestas argumentan que el enfoque de Said 
oscurece diferentes matices dentro de cuerpos de trabajo que son más complejos y 
diversos. Por ejemplo, Said presumía que las nociones de “Oriente” y “Occidente” 
eran construcciones políticas, culturales e ideológicas estables y mutuamente 
excluyentes, una idea que ha sido cuestionada. También se ha expuesto que la pers-
pectiva de Said ha ocultado otras narrativas y contra-narrativas en las que los mis-
mos “orientales” eran participantes activos.2 A partir de estas reflexiones ha surgido 
una definición del orientalismo más inclusiva y no basada en términos binarios.3 
Teniendo esto en cuenta, la noción de orientalismo sobre la que se reflexiona en 
este texto, lo entiende como una red de relaciones estéticas, económicas y políticas 
que cruzan las fronteras nacionales e históricas. Esta caracterización busca com-
plicar las fuerzas unidireccionales originalmente atribuidas a esta ideología, gene-
rando una comprensión más matizada de sus usos y contextos. Cosecha de rosas es 
una fotografía que pone sobre la mesa precisamente estos cuestionamientos.

Pintando con la luz

Siguiendo la tradición de la fotografía pictorialista —una tendencia fotográfica 
popular en el largo siglo xix4 que buscaba hacer que la fotografía se pareciera a la 
pintura para que así se le considerara como un arte— Rodríguez imita una com-
posición pictórica para la creación de Cosecha de rosas.5 De hecho, esta fotografía 
está basada en la pintura La Cueillette des roses del artista austriaco Rudolf Ernst 
(1854-1932), quien a finales del siglo xix se convirtió en un prolífico pintor 
orientalista en Francia (Img. 2). Como se evidencia al comparar las dos imágenes, 
la fotografía conserva varios de los elementos principales de la composición de la 
pintura: la mujer sentada en el piso arrancando los pétalos de rosas aparece en la 
parte izquierda; las rosas dispersas en el piso, justo frente a la urna; la presencia en 
la parte derecha de otra urna de terracota sobre un soporte de madera; la mujer 
del fondo que ingresa desde el lado derecho cargando una canasta de rosas en su 
hombro; e incluso la urna más pequeña que aparece caída en el primer plano.

Es difícil pensar que Rodríguez creó Cosecha de rosas sin el previo cono-
cimiento de la pintura de Ernst (o de un grabado, fotografía u otra versión de 
la misma composición).6 Aunque no ha sido posible encontrar evidencia física 
o textual de ello —aparte de las imágenes mismas— la explicación más factible 
es que Rodríguez pudo haber tenido acceso a una reproducción de la pintura 
a través de su primo, el pintor Francisco Antonio Cano, quien en 1898 recibió 

2 .  Ali Behdad, “The Orientalist Photograph”, en 
Photography’s Orientalism (Los Ángeles: Getty 
Research Institute, 2013), 12.

3 .  Véase Keya Ganguly, “Roundtable: Revisiting 
Edward Said’s Orientalism”. History of the Present 
5, no. 1 (2015): 65-82.

4 .  El largo siglo xix es un periodo de tiempo que 
usualmente se demarca entre 1789 con el adveni-
miento de la Revolución Industrial y 1914 con el 
inicio de la Primera Guerra Mundial. Algunos his-
toriadores lo extienden hasta 1917. El término fue 
acuñado por el crítico literario ruso Ilya Ehrenburg 
y historiador británico Eric Hobsbawm. 

5 .  Para más información sobre el pictorialismo, 
véase: Alfred Stieglitz, “Pictorial Photography”, 
en Classic Essays on Photography (Port Townsend, 
WA: Leete’s Island Books, 1980); Peter 
Henry Emerson, “Naturalistic Photography” 
y “The Death of Naturalistic Photography”, en 
Photography in Print, editado por Vicki Goldberg 
(Ciudad: Editorial, año), 190-196.

6 .  Existen por lo menos tres versiones de la pintu-
ra de Ernst, lo que ha llevado a varios historiado-
res del arte a concluir que la composición era muy 
apetecida por los coleccionistas. La versión elegida 
como comparación en este texto es muy probable-
mente a la que tuvo acceso Rodríguez, pues los de-
talles (como la urna de terracota y la dirección de 
la mirada de la mujer sentada en el piso) coinciden 
perfectamente con su versión fotográfica.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

232 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

una beca del gobierno colombiano para viajar a París y estudiar pintura en las 
Academias Julian y Colarrosi. La estadía de Cano en Francia coincidió con la 
última corriente del orientalismo europeo. Aunque la escena artística parisina 
pasaba por un momento supremamente efervescente y el arte moderno se abría 
un espacio con contundencia, Cano evitó la agenda de las vanguardias y se man-
tuvo más cerca de la academia. Así, fue alumno de una generación de artistas un 
poco mayores, dentro de ellos Jean-Baptiste Constant, un pintor que había recu-
rrido a la pintura orientalista después de un viaje a Marruecos en 1872.7

Imagen 2. Rudolf Enst, La Cueillette des Roses, s.f. Óleo sobre lienzo. Colección privada. Fotografía cortesía de Sotheby’s.

7 .  Santiago Londoño, La mano luminosa: vida y 
obra de Francisco Antonio Cano (Bogotá: Museo 
Nacional de Colombia, 2014), 66. Londoño 
también menciona a René-Francois Prinet (1861-
1946) como una posible influencia orientalista en 
la obra de Cano, pero su estilo era más cercano a 
los intereses del realismo e impresionismo que a la 
imaginería orientalista.



233H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

El impacto del orientalismo en la obra de Cano se refleja en algunas de sus 
pinturas, particularmente en El Cristo del perdón (1910), Rebeca (1910) y El Soko 
(1901). En las dos primeras pinturas, la influencia orientalista se oculta detrás de 
temas religiosos e históricos —una estrategia utilizada por varios pintores de esta 
corriente que buscaban introducir un elemento ‘realista’ en las escenas bíblicas. 
Cano no creó pinturas en las que se hacía una exotización explícita de la cultura 
del Oriente Medio, pero sí exaltó sugestiones alusivas a la sensualidad encarnadas 
en personajes femeninos (algunas veces orientales —como en el caso de Rebeca) 
e idealizó el paisaje de las escenas (Img. 3). Es muy factible pensar que Cano trajo 
consigo fotografías, postales, grabados, libros y revistas que podrían haber infor-
mado la producción de Rodríguez. La pintura de Ernst era muy popular entre 
los coleccionistas, tanto que existen por lo menos tres versiones de La Cueillette 
des Roses. Esto indica que su reproducción impresa debió ser también bastante 
popular, y que es probable que Cano trajera consigo alguna copia de ella. Cano y 
Rodríguez no solo eran parientes cercanos; Cano había sido maestro de pintura 
de Rodríguez antes de su viaje a Europa, como se evidencia en la pintura titulada 

Imagen 3. Francisco Antonio Cano. El Soko, 1901. Óleo sobre madera. Colección privada, Medellín. Fotografía Carlos Tobón.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

234 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Estudio del pintor en la que aparece Rodríguez, todavía un niño, en el centro de la 
composición copiando una tarjeta de visita. Cano fue además socio de Horacio 
Marino Rodríguez, hermano mayor de Melitón Rodríguez, con quien abrió un 
foto-estudio llamado Foto Cano y Rodríguez en 1889. Asimismo, cabe notar 
que la fecha en la que Cano realizó sus dos pinturas orientalistas de mayor enver-
gadura coincide con la fecha de la foto de Rodríguez: 1910. Por estas razones 
es posible pensar que a su regreso de Europa en 1901 el impacto de la estadía 
parisina de Cano se manifestara en la obra de Rodríguez, llevándolo a crear una 
fotografía inspirada en la pintura de Ernst.

Más allá de estos parecidos entre Cosecha de rosas y Las fabricantes de per-
fume, las imágenes también tienen una función similar. Aunque a primera vista 
la traducción de la pintura de Ernst a un medio y contexto completamente dife-
rente podría indicar un cambio dramático en la función y el significado de la ima-
gen, lo cierto es que tal diferencia, en términos ideológicos, no fue tan drástica en 
este caso. Al imitar al Oriente, la producción de Rodríguez se definió a sí misma 
en oposición a él, y de este modo se identificó con la comprensión occidental de la 
cultura. Este fue, de hecho, el objetivo final de un discurso promovido por la élite 
intelectual en el departamento de Antioquia, a la que el mismo Rodríguez per-
tenecía. Este discurso ideológico se basó en nociones de identidad y progreso a 
través del fomento de una nueva visión regionalista, a saber, “la raza antioqueña”.

Desde principios del siglo xix la idea de progreso fue un agente que 
fomentó e impuso exigencias materiales e ideológicas en el departamento de 
Antioquia, que tuvieron su mayor apogeo precisamente en el momento en que 
Rodríguez tomó la foto Cosecha de rosas. El auge económico de Antioquia, que 
surgió como resultado de la explotación minera y posteriormente del comercio 
del café, y el poco impacto que tuvieron las guerras civiles del cambio de siglo en 
la región, sirvieron como argumento para la proclamación de una “raza superior” 
que distinguía a los antioqueños del resto del país. El concepto de la “raza antio-
queña” debe entenderse aquí como un mito en términos Barthianos,8 es decir: un 
tipo de discurso que tomó múltiples formas y que ayudó a naturalizar un punto 
de vista particular del mundo. El discurso de la “raza antioqueña” era tan pro-
minente que se desvió de la realidad, creando así una ideología. De hecho, para 
1910, el mito de la raza antioqueña estaba tan entrañado en la cultura local que se 
llegó a afirmar que si “hay lugar en América Latina en que existe esa roca ideal de 
una raza superior, […] ese lugar es Antioquia”.9

Este mito se fortaleció a través de la exotización del Otro, en este caso un 
Otro indio, negro y mestizo con el que la cultura antioqueña tenía vínculos inne-
gables, pero del que era preciso distanciarse para proclamar la hegemonía de la 
raza blanca, de la que la raza antioqueña se postulaba ahora como representante. 
El discurso de la raza antioqueña promovía un conjunto de valores caracterizados 

8 .  Véase Roland Barthes, Mythologies (Nueva 
York: Hill and Wang, 2012).

9 .  Libardo López, La raza antioqueña (Medellín: 
Imprenta La Organización, 1910), 7-8.



235H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

por estándares de trabajo duro, creencias católicas, principios honestos, habilida-
des comerciales, un énfasis en la noción de la familia tradicional y, como es lógico, 
la blancura de la piel. En último término, este discurso funcionaba de manera 
muy similar al del eurocentrismo, para el que la construcción del orientalismo y 
del Otro fue también crucial. Se trataba en ambos casos, en concordancia con el 
argumento de Said, de una noción colectiva que identificaba a los occidentales 
en oposición a los no occidentales —o a los antioqueños en oposición a los no 
antioqueños— creando así la idea de una raza superior en comparación con otras 
culturas.10

Los intelectuales latinoamericanos del siglo xix, en particular los escri-
tores, se apropiaron de diferentes formas de orientalismo en su trabajo.11 En sus 
escritos, muchos crearon un espacio orientalista, imaginado y exótico, que partía 
de una visión europea del mundo. Sin embargo, el orientalismo no operaría en 
este contexto como herramienta política para la dominación colonial, sino como 
una estrategia para alinearse con la cultura hegemónica. Así, el orientalismo se 
convirtió en un elemento adicional de los discursos modernistas latinoamericanos 
que, en muchos de los casos, fueron racistas, higienistas y sexistas.12 Sin embargo, 
este fue un movimiento contradictorio, ya que discordaba con las intenciones 
diferenciadoras de los propios latinoamericanos. Es decir, si aquellos pretendían 
crear una imagen original de su propia cultura que los diferenciara del resto del 
mundo, frustraban su propio discurso al tratar de alinearse con cierta imagen de 
Europa. En América Latina el eurocentrismo era, y en muchos casos sigue siendo, 
la línea hegemónica de pensamiento, un hecho que podría explicarse a través de 
las particularidades de los procesos de emancipación. En efecto, las luchas inde-
pendentistas en estos territorios no fueron dirigidas por los pueblos indígenas 
nativos (como en África o India), sino que fue orquestada por las élites criollas 
que querían gobernarse a sí mismas, dominar a los indios y construir naciones 
basadas en ideales de pureza lingüística y racial.13 La necesidad de posicionar su 
propia cultura al nivel de la europea, a la que finalmente creían pertenecer, llevó a 
estas élites a apropiarse del Otro exótico construido por la tradición orientalista. 
La fotografía, un medio nuevo impulsado por el pensamiento ilustrado como 
una tecnología moderna capaz de capturar la realidad “objetivamente”, se convir-
tió en una herramienta perfecta para impulsar esta ideología. 

Orientalismos fotográficos

La fotografía como medio tuvo una relación particular con el mítico Oriente 
desde su invención. De hecho, en el discurso pronunciado por François Arago 
al anunciar la invención de la fotografía ante la Cámara de los Diputados de 
Francia en 1839, el científico enfatizó las ventajas que el medio aportaría a la 

10 .  Said, Orientalism, 15.

11 .  Entre ellos se encuentran Juan José Tablada, 
Arturo Ambrogi, Efrén Rebolledo, Enrique 
Gómez Carrillo, Rubén Darío y Julián del Casal.

12 .  Francisco Morán, “ ‘Volutas del deseo’: hacia 
una lectura del orientalismo en el modernismo 
hispanoamericano”. MLN 120, no. 2 (2005): 385.

13 .  Silvia Nagy-Zekmi, Moros en la costa: orien-
talismo en América Latina (Madrid; Frankfurt: 
Iberoamericana; Vervuert, 2008), 18.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

236 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

documentación y exploración de Medio Oriente.14 Es así como tan solo ochenta 
días después aquella intervención, el daguerrotipista Frederic Goupil-Fesquet y 
un grupo de pintores y eruditos franceses dirigidos por Horace Venet viajaron a 
Argelia y Egipto para documentar monumentos antiguos.15 A partir de la década 
de 1850 muchos fotógrafos se embarcaron en viajes engorrosos a Egipto y Tierra 
Santa para capturar partes del mundo que apenas habían visto los occidentales. 
Entre estos fotógrafos se encontraban Maxime du Camp, Francis Frith, August 
Salzman, Jacques Antoine Moulin y Felix Bonfils (Img. 4). Estas imágenes fasci-
naron a los consumidores europeos y tuvieron un gran éxito en el mercado.16 Los 
avances en la tecnología fotográfica, desde el colodión hasta los procesos basados ​​
en gelatina, hicieron que las fotografías fueran más fáciles de producir y circular 
para satisfacer a la emergente industria turística y el deseo de los coleccionistas 
por imágenes orientalistas.17 Las expediciones a Oriente Medio formaron parte 
de un conjunto de relaciones políticas, culturales y económicas entre Oriente y 
Occidente, y las imágenes resultantes deben entenderse como consecuencia de 
estos intercambios y redes.18

Imagen 4. Francis Frith, The Pyramids of Geezeh, 1856-1860. Copia en albumen 16.2 × 22.8 cm. Imagen digital cortesía del Getty's Open Content 
Program. The J. Paul Getty Museum, Los Angeles.

14 .  Dominique François Arago, “Report”, en 
Classic Essays on Photography, editado por Alan 
Tratchenberg, (New Heaven: Leete’s Island Books, 
1980), 15-27.

15 .  Behdad, “The Orientalist Photograph”,14.

16 .  Véase Douglas Nickel, Francis Frith in Egypt 
and Palestine: A Victorian Photographer Abroad 
(Princeton: Princeton University Press, 2004).

17 .  Behdad, “The Orientalist Photograph”, 2.

18 .  Behdad, “The Orientalist Photograph”, 12.



237H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

La cantidad de imágenes de corte orientalista producidas durante este 
periodo abarca una amplia cantidad de temáticas, desde la documentación de 
monumentos históricos hasta la fotografía de estudio. Al tratarse de un medio 
aparentemente objetivo y transparente, la producción de imágenes fotográficas 
de corte orientalista era aún más problemática. La distorsión de la realidad pre-
sentada en la pintura era ya leída como un documento real de aquello que se vivía 
en los países del Medio Oriente, y en su representación fotográfica se atribuía a 
las imágenes una carga documental más alta. Se daba por sentado que la cámara 
actuaba en calidad de testigo de aquello que se posaba frente a ella, por tratarse de 
un medio que asumía la presencia de un referente como condición de producción 
de la imagen. Sin embargo, como es hoy bien sabido, dicho referente podía ser 
ampliamente manipulado, creando así escenas que eran cuidadosamente selec-
cionadas, enmarcadas y hasta construidas en puestas en escena que buscaban dar 
cuenta de una realidad que no existía pero que se comercializaba muy bien. La 
demanda era tan amplia que este tipo de imágenes eran producidas tanto por 
fotógrafos extranjeros como por locales, y sus convenciones no fueron monolíti-
cas sino más bien cambiantes, dependiendo del tipo de cliente y la función para 
la cual eran creadas. 

La fotografía de estudio es de particular interés en este caso, pues es un 
fenómeno que se desarrolló en muchos casos dentro de los estudios de fotógra-
fos famosos en Francia, Inglaterra, e incluso Colombia. Impulsada por la fasci-
nación decimonónica por disfrazarse, que era en parte una forma de escapar de 
las limitaciones de la vida cotidiana, la fotografía de estudio orientalista se esta-
bleció rápidamente como una tendencia generalizada. Con fines comerciales en 
la mayoría de los casos, los fotógrafos crearon representaciones de connotación 
erótica, incluyendo escenas de harems u odaliscas imaginadas. Se trata de una 
iconografía con una larga genealogía pero que, en la fotografía del siglo xix, se 
deriva principalmente del trabajo de pintores como Ingres, Delacroix y Gérôme. 
Dentro de las puestas en escena en los estudios fotográficos se destacan las crea-
das por Jacques Antoine Moulin, un fotografo “especialista en académies”, tal y 
como se describía a sí mismo en los directorios de París de la época.19 El término 
“académies” fue utilizado por Moulin para describir los estudios de desnudos 
comisionados por artistas, quienes los usaban como base para sus trabajos, y que 
a su vez, en muchos casos, rayaban en lo pornográfico. Esto se ve por ejemplo 
en imágenes como A Moorish Woman with Her Maid (ca. 1856) (Img. 5), una 
fotografía que muestra a una mujer acostada sobre varios cojines, descansando 
sus pies descalzos sobre el regazo de su criada, quien sostiene sus pies con una 
mano y sus rodillas con la otra. Las piernas y los brazos de la mujer acostada se 
descubren de manera provocativa, posando su mano derecha entre sus piernas. 
Aquí, el cuerpo de la mujer es utilizado para exaltar el deseo sexual de quien mira, 

19 .  “Félix Jacques Moulin”, The J. Paul Getty 
Museum, consultado el 4 de abril de 2018, ht-
tp://www.getty.edu/art/collection/artists/2028/
flix-jacques-moulin-french-1802-1875/.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

238 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

convirtiendo así el cuerpo femenino en un objeto que suscita una mirada escu-
driñante.20 Esta fotografía forma además parte de un álbum creado en 1865 para 
celebrar la visita de Napoleón III a Argelia y fue probablemente vista en otro 
contexto por Roger Fenton, uno de los fotógrafos orientalistas más famosos de 
Inglaterra.21 De hecho, Fenton también incluyó una fotografía de una odalisca 
reclinada en la suite orientalista que produjo en su estudio de Londres en 1858 
(Img. 6). En esta imagen, la mujer aparece en una pose similar a la que vemos en 
la fotografía de Moulin, aunque esta vez la modelo aparece sola. Aquí también la 
mujer posa en medio de un set decorado por un conjunto de cojines, alfombras, 
jarrones y otros accesorios orientalistas. En este caso la modelo viste unos pan-
talones anchos y una camisa que se abre sugestivamente dejando al descubierto, 
muy sutilmente, parte de su seno izquierdo. Esta pose se convirtió en la forma 
estándar de retratar a las mujeres orientales para los ojos occidentales. El cuerpo 
reclinado connotaba sumisión e invitaba a la vez al observador a hacer uso de 
él. Las connotaciones sexuales en este tipo de imágenes eran intencionales y la 

Imagen 5. Félix Jacques Antoin Moulin, A Moorish Woman with her Maid, ca. 1856. Copia en albumen. Imagen digital cortesía del Getty's Open 
Content Program. The J. Paul Getty Museum, Los Angeles.

20 .  Esta es una imagen que recuerda inmediata-
mente a la Olympia de Edouard Manet (1863), 
aunque es anterior. Tanto en la fotografía como 
en Olympia los problemas de raza y clase emergen 
explícitamente al incluir una mujer negra como 
sirvienta en la imagen. Para una discusión más am-
plia de este tema, véase T.J. Clark, The Painting of 
Modern Life (Nueva York: Knopf, 1984), 79-146.

21 .  Gordon Baldwin, Roger Fenton: Pasha and 
Bayadere (Los Ángeles: The J. Paul Getty Museum, 
1996), 24.



239H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

explotación de los cuerpos de las mujeres estaba en juego especialmente cuando 
se trataba de mujeres negras o de color, a quienes se percibía como símbolos 
de “regresión sexual y promiscuidad”.22 Esta iconografía se repitió en pinturas, 
dibujos, grabados, y aún más profusamente en cartes-de-visite y postales. En estos 
nuevos formatos fotográficos la imagen era barata y, por lo tanto, accesible a una 
mayor parte de la población, fungiendo como objetos que circulaban profusa-
mente y se coleccionaban alrededor del mundo. Así pues, tanto la posibilidad de 
poseer al Otro erotizado como la circulación generalizada de estas imágenes con-
virtieron a la iconografía de la odalisca en un “cliché cultural”, con lo que también 
se “naturalizó la mitología del erotismo oriental”.23

El disfraz orientalista

Dentro del cuerpo de trabajo realizado por los fotógrafos antioqueños de la 
época existen una serie de fotografías, tomadas con propósitos menos artísticos, 

Imagen 6. Roger Fenton, Odalisque, 1858. Copia en papel salado. Metropolitan Museum of Art, Nueva York.

22 .  Gail Ching-Liang Low, White Skin/Black 
Masks: Representation and Colonialism (Londres y 
Nueva York: Routledge, 1996), 21.

23 .  Behdad, “The Orientalist Photograph”, 27.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

240 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

en las que también aparecen mujeres y hombres disfrazados con trajes orienta-
les. A diferencia de Cosecha de rosas, una fotografía de corte pictorialista pensada 
como obra de arte para ser enviada a un concurso fotográfico, estas fotografías 
son retratos individuales o en grupo de personas de la sociedad antioqueña, con 
nombre y apellido en algunos de los casos tal y como aparece escrito a mano en 
las placas de negativos. Dentro de las tradiciones del largo siglo xix en Medellín 
era costumbre disfrazarse: tanto adultos como niños aparecen en una profusa 
colección de imágenes vistiendo trajes que aluden a ángeles, monjes, gitanas y 
hasta panaderos. Las fotografías analizadas a continuación constituyen una serie 
de registros posiblemente relacionados con esta tradición, que se exacerbó en el 
siglo xix en Medellín debido quizá a la proliferación del teatro, la ópera y otras 
artes escénicas. En su libro Apuntes para la historia del teatro en Medellín y vejeces 
de 1909, Eladio Gónima recuerda que 

[e]n el año [18]39 tuvo lugar en la casa de D. Gabriel Echeverri un famoso 
baile de disfraces, baile que dio qué hablar por mucho tiempo, merced al gran 
lujo desplegado por él, por la buena música y más que todo por la cordialidad 
y cortesía con que el Sr. Echeverri, su esposa é hijos hicieron los honores de 
su casa. 

Entre los disfraces de las señoras y señoritas, se veían Cleopatra, María 
Estuardo, Ester, Raquel &c., y los caballeros lucían el traje del antiguo espa-
ñol, del tiempo de Luis XIV, Luis XV, el Húngaro, el Veneciano de otros 
tiempo &c. 

A juzgar por este recuento, a principios del siglo xix ya era evidente den-
tro de la élite medellinense un interés por la representación de personajes con 
rasgos exóticos dentro de los disfraces elegidos para estas celebraciones privadas. 

El cuerpo de trabajo de Rodríguez incluye otra fotografía de corte orien-
talista, tomada en 1899, que representa un grupo de catorce hombres disfra-
zados de árabes (Img. 7). Los hombres posan frente a la cámara en diferentes 
posiciones, algunos sentados en el primer plano de la imagen, mientras otros se 
mantienen de pie en la parte posterior mirando en diferentes direcciones. Incluso 
uno de ellos aparece de espalda. Lo que más llama la atención de la imagen es el 
tipo de disfraz, que consiste ante todo de una máscara que exacerba la piel negra 
del “árabe” al que imita y que tiene un bigote, ojos grandes y cejas pobladas. La 
ropa que llevan consiste en pantalón y camisa blanca rayados, una capa corta más 
oscura, un sombrero que alude a una especie de turbante con una media luna en 
la parte superior, y toallas de baño que algunos llevan como capas largas o en la 
cabeza como si fuese un pañuelo típico (keffiyeh), pero sin la cuerda negra que lo 
sostiene. Claramente el disfraz elegido por este grupo es un pastiche de elementos 



241H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

tomados de un imaginario construido a partir de varias fuentes como álbumes 
de tipos exóticos, pinturas, grabados y fotografías, así como narraciones tanto 
escritas como orales. 

Esta fotografía ejemplifica también una puesta en escena, esta vez sin 
intensiones artísticas, en la que la figura del Otro, “el árabe”, se simplifica en este-
reotipos visuales. A diferencia de Cosecha de rosas, en esta imagen la intención 
del fotógrafo pasa prácticamente a un segundo plano y lo que se captura es más 
bien un reflejo de la tan arraigada ideología de la “raza antioqueña”. La máscara 
negra se convierte en un elemento profundamente simbólico que expresa, por 
contraposición, la supuesta blancura de la piel que se esconde tras de ella. El dis-
fraz desenmascara en este caso un pensamiento naturalizado y da espacio para la 
puesta en escena de las políticas del vestuario. 

Imagen 7. Fotografía Rodríguez, Grupo árabe, 1899. Positivo digital de placa seca. Biblioteca 
Pública Piloto, Medellín.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

242 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

El color de la piel como noción socio-política construida en el contexto 
de las naciones hegemónicas opera como una norma invisible e instituye así una 
relación ontológica asimétrica entre el ser blanco y el negro.24 La fantasía “civili-
zadora” sobre la que se construyó el discurso de la “raza antioqueña” trata al Otro 
como una ficción en la que el negro/mestizo/indio no solo es no-blanco, sino que 
cumple un papel fundamental, en calidad de Otro, en la construcción de una idea 
de hombre blanco. En esta fotografía el negro/mestizo/indio es reemplazado por 
“el árabe”, una figura del Otro sobre la que se había construido ya un amplio arse-
nal simbólico negativo en España, que se hereda en América con la llegada de los 
europeos. De hecho, como lo explica Hernán G. Taboada, la encarnación de una 
alteridad religiosa atribuida a los moros sirvió como modelo para la construcción 
ideológica de la figura del amerindio.25 Ello implica que el disfraz del “árabe” en la 
fotografía de Rodríguez no solo corresponde a una construcción de la diferencia 
personificada en un ser exótico, homogéneo y esencializado, sino que refleja tam-
bién los valores heredados por los criollos y perpetuados entre las clases medias y 
altas de lo que hoy es Colombia. Sin embargo, hay que tener cuidado y entender 
que el orientalismo reflejado en estas imágenes no se da bajo una iniciativa malin-
tencionada de los modelos ni de los fotógrafos, sino que, como el mismo Said lo 
explica, opera como una forma de catalogar y contextualizar los conocimientos 
existentes de cierto momento histórico. 

En contraposición al trabajo de Rodríguez se encuentra una imagen que 
nos ofrece una idea aún más compleja del gusto por lo oriental en la Medellín 
finisecular. Tomada por el fotógrafo Benjamín de la Calle en 1915 y titulada 
popularmente como Odaliscas, la fotografía representa un grupo de cinco mujeres 
disfrazadas con trajes árabes, tocados con plumas y perlas, collares y otros acce-
sorios (Img. 8).26 Las modelos posan frente a un telón pintado con una columna 
decorada con flores y una cortina que se abre a un paisaje apenas visible, en medio 
de una escena profusamente decorada con cojines, alfombras y otros textiles que 
exacerban su teatralidad. En la parte posterior una de las modelos introduce su 
mano dentro de un pequeño baúl lleno de joyas, como si se tratase de un tesoro 
encontrado en una escena de Las mil y una noches. 

Mientras que Cosecha de rosas fue una imagen pensada a partir de una 
pintura europea y titulada con un nombre simbólico, fotografías como la de De 
la Calle son más bien registros personales con un fin conmemorativo. Esto se 
infiere no solamente por la aparición de los nombres y apellidos de las retrata-
das en otras dos fotografías tomadas durante la misma sesión que Odaliscas, sino 
también por el carácter de las imágenes, que a diferencia de Cosecha de rosas no 
representan una acción, sino que simplemente se presenta a los personajes retra-
tados posando de manera estática. La fotografía de las odaliscas está acompañada 
de dos retratos individuales de dos de las modelos de la escena grupal en donde 

24 .  Ching-Liang Low, White Skin/Black Masks, 
222. 

25 .  Hernán G. H. Taboada, “La sombra del 
Oriente en la independencia americana”, en Moros 
en la costa: orientalismo en América Latina, edi-
tado por Silvia Nagy-Zekmi (Madrid; Frankfurt: 
Iberoamericana; Vervuert, 2008), 22.

26 .  La fotografía como tal no tiene título. Este se 
deriva del título dado a las dos fotografías que la 
acompañan.



243H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

figuran vistiendo los mismos trajes y accesorios. En estos retratos individuales 
aparecen las señoras Alicia Botero y Alicia Sánchez posando en el mismo escena-
rio (aunque re-organizado para la nueva toma) siempre con el baúl ya nombrado. 
A diferencia del retrato grupal, los negativos de estas dos imágenes llevan escritos 
sobre las placas los nombres de las modelos, la palabra “odalisca” y la fecha en la 
que fueron tomadas las imágenes (abril 1915). Además, la fotografía grupal es de 
gran formato (25 × 20 cm aproximadamente), lo que indica el alto valor que se 
debió pagar por ella, sin contar el costo de las tomas individuales. Esto indica que 
las mujeres retratadas pertenecían seguramente a la clase alta antioqueña, pues 
en aquella época la fotografía, aunque ya más democratizada, todavía era un lujo 
y la mayor parte de las personas se tomaban apenas una o dos fotografías en el 

Imagen 8. Benjamín de la Calle, Sin título [Odaliscas], 1915. Positivo digital de placa seca. 
Biblioteca Pública Piloto, Medellín.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

244 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

transcurso de sus vidas, por lo general en ocasiones de gran importancia como la 
primera comunión y/o el matrimonio. 

De la Calle, fotógrafo antioqueño nacido en Yarumal pero establecido 
en Medellín desde 1899, es más conocido por el trabajo que realizó retratando 
—aunque no exclusivamente— a la otra mitad de la sociedad antioqueña, es decir, 
al pueblo mestizo, campesino y de la clase media baja: a los Otros de la sociedad 
autoproclamada blanca, católica y heterosexual. De la Calle fue un personaje con-
troversial en la sociedad antioqueña, no solo por su conocida homosexualidad 
sino también por las posiciones que asumió a través de su trabajo fotográfico, 
oponiéndose en muchos casos a los discursos promovidos por el mito de la “raza 
antioqueña”. Que De la Calle creara también imágenes orientalistas —es decir, 
fotos en donde se materializa una construcción exótica de lo desconocido— 
habla del hecho de que incluso alguien como él difícilmente podía escapar de 
su contexto histórico, si bien aún en este caso sus imágenes eran más complejas, 
como se verá más adelante. 

La fotografía grupal de las odaliscas se remite claramente a imágenes simi-
lares que representan un harem, específicamente a aquellas tomadas en el imperio 
otomán por fotógrafos extranjeros y locales que buscaban satisfacer el fervor euro-
peo por el erotismo orientalista. Normalmente estas fotografías representaban 
grupos de mujeres turcas y, a diferencia de las tomadas por fotógrafos europeos en 
el norte de África o Europa, aquellas hechas por los otomanos eran más inofensi-
vas y castas. De hecho, las mujeres casi nunca aparecen desnudas, aunque, como 
apunta el investigador Ali Behdad, posan siempre sin el hijab y mostrando parte 
de sus cuerpos.27 De la misma manera, estos fotógrafos dignificaban a sus modelos 
al titular las imágenes como dames turques, quizá debido a las regulaciones del 
imperio otomán sobre los usos de la fotografía, con las que se buscaba proyec-
tar una imagen positiva (Img. 9).28 El hecho de ser más inocuas y de no repre-
sentar desnudos no las hace, sin embargo, menos eróticas ni menos orientalistas. 
Muchos fotógrafos aprovechaban este desvelo parcial para promover el juego con 
la idea fantasiosa del harem al que no se tiene acceso. Si bien el velo forma parte 
del código social para la vestimenta de la mujer en el contexto religioso musul-
mán, la representación en espacios interiores por parte de los denominados artistas 
orientalistas le abrían paso a una interpretación erótica del mismo. Imágenes de 
este tipo viajaban alrededor del mundo, especialmente a Europa, en donde otros 
fotógrafos las tomaban como referencia para recrear escenas similares. A su vez, 
estas nuevas imágenes eran distribuidas en otros contextos, creando así una amplia 
economía del orientalismo visual alrededor del mundo. 

Una fotografía como Favorite of the Harem (1901), publicada por la firma 
estadounidense Underwood and Underwood, bien pudo haber servido como 
modelo para las Odaliscas de De la Calle (Img. 10). Producida como una vista 

27 .  Ali Behdad, Camera Orientalis: Reflections 
on Photography from the Middle East (Chicago y 
Londres: University of Chicago Press, 2016), 63. 

28 .  Behdad, Camera Orientalis, 63.



245H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

Imagen 9. Pascal Sébah, Groupe de dames turcs, s.f. 
Página del álbum Turquie, 1852-1920. Pierre Gigord 
Collection of Photographs. Getty Research Institute 
Special Collections, Los Angeles.

Imagen 10. Underwood and Underwood, Favorite of the Harem, 1901. Copia en albumen. Imagen digital cortesía del The J. Paul Getty Museum, 
Los Angeles.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

246 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

estereoscópica, la imagen presenta un grupo de cinco mujeres posando sensual-
mente en medio de un escenario lleno de cojines y textiles, mientras un hombre, 
posiblemente “el sultán”, elige a su favorita. La fotografía es una puesta en escena 
y hace uso de los mismos tropos que la imagen de De la Calle; curiosamente, 
ambas fotografías omiten el uso de accesorios estereotípicos como la narguile, los 
sets de té, o de instrumentos musicales como la pandereta. Se desconoce el lugar 
donde se tomó esta imagen, pues la firma de vistas estereoscópicas Underwood 
and Underwood era una de las más grandes del mundo, con locaciones en Nueva 
York, Londres, Toronto y Otawa (Kansas). Llama la atención que las mujeres no 
aparecen desnudas, por lo que su erotismo opera de manera semejante al de las 
imágenes otomanas: aquí también la carencia de desnudo produce una escena 
que no es por ello menos sensual y orientalista. Las escenas eróticas eran especial-
mente privilegiadas por los consumidores de fotografías estereoscópicas, pues al 
ser observadas con un estereoscopio la imagen se veía en tres dimensiones, incre-
mentando así su cualidad realista. 

Teniendo en cuenta el contexto conservador de la sociedad antioqueña, 
la adopción de un modo más casto en la creación de imágenes erótico-orientalis-
tas se alineaba muy bien con los propósitos de las modelos, quienes claramente 
buscaban descubrir sus cuerpos y proyectar una sexualidad a la que no tenían 
acceso en su vida diaria, pero que tampoco podían desplegar con total libertad 
frente a la cámara, pues no querían dañar su nombre de damas de la alta socie-
dad antioqueña. La foto de las odaliscas tiene la característica de ser una imagen 
vertical, rasgo que la distingue de las fotografías europeas del mismo tema, como 
las de Moulin o Fenton. En estas últimas las mujeres miran al espectador directa-
mente, con sus cuerpos enfrentados a la cámara invitando, de manera sugerente, 
a la persona que se encuentra al otro lado de la lente o de la imagen a escudriñar 
sus cuerpos. La horizontalidad de las imágenes de Fenton y Moulin enfatiza la 
idea de sumisión al presentar el cuerpo de las mujeres extendido sobre sus costa-
dos, mientras que la verticalidad de la fotografía de De la Calle contrapone esta 
postura con poses más activas y menos subyugadas a una mirada objetivizadora 
adjudicando así cierto poder a los cuerpos de las mujeres allí representadas. La 
multiplicidad y el exceso sugeridos por la fotografía de De la Calle hacen referen-
cia a la fantasía del harem, un sueño de poligamia que, en el contexto de Medellín, 
era sin duda una provocación muy sugestiva que podría haber producido reaccio-
nes escandalosas por parte de algunos espectadores. El aspecto provocador de la 
imagen desafiaba la actitud solapada de la conservadora sociedad antioqueña, al 
dar espacio a las mujeres para explorar su sexualidad sin la necesidad de descubrir 
sus cuerpos para satisfacer el deseo de los espectadores. Quizás lo más importante 
es que, incluso si la imagen tiene la capacidad de provocar un espacio de fantasía 
en el que los deseos de otros podrían proyectarse con impunidad, las mujeres 



247H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

que aparecen en esta foto posan para sí mismas y no para la mirada impuesta por 
otra persona. Se trata, en efecto, de un retrato comisionado y no de una imagen 
creada por De la Calle para ser enviada a una exposición o vendida y distribuida 
en forma de tarjeta de visita o postal, como hacían sus contemporáneos al otro 
lado del mundo. En contraste con Cosecha de rosas, donde las dos mujeres traba-
jan de manera cordial y sugieren una actitud sumisa, en las Odaliscas las mujeres 
eligen presentarse como personajes desafiantes y empoderados. 

La fotografía de las odaliscas presenta así una dualidad que la hace única. 
Por un lado, es una imagen de liberación femenina que era permitida solo en el 
espacio de performance que abrían tanto el disfraz como el escenario fotográfico. 
Es decir, personificar otra identidad al lucir un traje que no se utiliza en la vida 
diaria, les daba permiso para actuar libremente sin las estrictas restricciones que 
debían seguir las mujeres bajo los códigos de urbanidad y el modelo mariano de la 
religión católica. Por el otro, el disfraz orientalista apelaba inevitablemente a una 
exotización del otro, y por ende se alineaba con las mismas estructuras de poder a 
las que la imagen parecía enfrentarse. Esta dualidad hace de esta imagen una foto-
grafía ambivalente o incluso contradictoria, si bien la carga de la subversión con-
tra el discurso de la élite, contra el discurso de la “raza antioqueña” que promovió 
una actitud patriarcal hacia las mujeres, habría tenido mayor peso dentro del 
contexto en el que se hizo la imagen. Así, Odaliscas debe ser entendida como un 
ejemplo de contra-discurso, como una imagen de liberación que, más allá de crear 
una visión de lo desconocido como una cultura inferior, opera un como espacio 
simbólico de alteridad radical, lejano de las convenciones de su propia cultura. 
Al encarnar un personaje ajeno a los códigos de vestimenta de su propia cultura, 
las mujeres podrían haber sentido cierta libertad, porque representaban un per-
sonaje ficticio que les permitía jugar un rol al margen de su anclaje socio-cultural. 
En otras palabras, al “orientalizarse” las mujeres adquirían libertad.

Conclusión

La división entre Oriente y Occidente se problematiza con la producción de imá-
genes orientalistas por fuera de los centros hegemónicos. Estas imágenes poco 
estudiadas hasta ahora desafían una comprensión binaria y estática de estas repre-
sentaciones culturales, basada en relaciones directas de poder, y motivan reflexio-
nes alrededor de la circulación, apropiación y transformación de ideas dentro de 
las culturas occidentales y no occidentales. Cuando se produjeron representacio-
nes orientalistas en lugares como Colombia, que, dada su posición marginal, no 
tenían relaciones directas de tipo político o colonial con Oriente, estas imáge-
nes desempeñaron papeles muy diversos. El orientalismo no hegemónico tuvo 
como objetivo afianzar una representación de las élites locales como “modernas” 



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

248 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

29 .  Linda Nochlin, “The Imaginary Orient”, en 
The Politics of Vision: Essays on Nineteenth-Century 
Art (Nueva York: Harper + Row, 1989), 51.

y “civilizadas” a través de una forma de identificación con las principales tenden-
cias internacionales. No obstante, imágenes como las producidas por De la Calle 
operaron de otra forma, convirtiéndose en reflejos de una liberación imaginada 
que al “orientalizar” a sus sujetos abrían un camino de emancipación, sobre todo 
en relación a las constricciones de género. Sin embargo, dicho proceso también 
posicionó a estas otras culturas en relación con el Oriente como un Otro exótico, 
tal y como se ve en las fotografías de Rodríguez. 

En contraste con la perspectiva tradicional del orientalismo europeo que, 
como señaló la historiadora del arte Linda Nochlin, presentaba sus temas como 
“irremediablemente diferentes, atrasados ​​y culturalmente inferiores en compa-
ración a los que construyen y consumen el producto orientalista pintoresco”, en 
Antioquia estas imágenes fueron más bien paradójicas.29 Si bien se convirtieron 
en una forma de alinearse con el entorno europeo y, por lo tanto, como demos-
tración de pertenencia a una “cultura superior”, exotizando y creando así un Otro, 
al mismo tiempo operaron como constructos liberadores. Al permitir estas dos 
perspectivas, podría decirse que el Oriente es entonces una construcción interna 
que produce discursos de autoconocimiento a partir de un alter-ego representa-
cional. En este sentido, el Oriente construido a través de imágenes como las de 
Rodríguez y De la Calle generó un contexto donde la fantasía del disfraz y de la 
puesta en escena permitieron en algunos casos que las mujeres retratadas se des-
contextualizaran de los códigos socio-culturales y religiosos reinantes.



249H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Juanita Solano Roa

Bibliografía

Baldwin, Gordon. All the Mighty World. The Photographs of Roger Fenton, 
1852-1860. Nueva York: The Metropolitan Museum of Art, 2004.

—. Roger Fenton: Pasha and Bayadere, Los Ángeles: The J. Paul Getty 
Museum, 1996.

Barthes, Roland. Mythologies. Nueva York: Hill and Wang, 2012.
Behdad, Ali. “The Orientalist Photograph”. En Photography’s Orientalism: 

New Essays on Colonial Representation, editado por Ali Behdad y Luke 
Gartlan. Los Ángeles: Getty Research Institute, 2013, 11-32.

Behdad, Ali. Camera Orientalis: Reflections on Photography from the Middle 
East. Chicago y Londres: University of Chicago Press, 2016.

Ching-Liang Low, Gail. White Skin/Black Masks: Representation and 
Colonialism. Londres y Nueva York: Routledge, 1996. 

Clark, T.J. The Painting of Modern Life. Nueva York: Knopf, 1984.
Escobar, Juan Camilo. Progresar y civilizar: imaginarios de identidad y élites 

intelectuales de Antioquia en Euroamérica, 1830-1920. Medellín: Fondo 
Editorial Universidad EAFIT, 2009.

Escobar, Juan Camilo y Adolfo León Maya. “Siglos de conexiones, no de 
aislamientos”. Eafitense, n.o 104 (2013): 8-15.

Ganguly, Keya. “Roundtable: Revisiting Edward Said’s Orientalism”. History 
of the Present 5, n.o 1 (2015): 65-82.

Goldberg, Vicki (editora), Photography in Print. Albuquerque: University 
of New Mexico Press, 1988.

Londoño, Santiago. Benjamín de la Calle, fotógrafo. Bogotá: Banco de la 
República, Fundación Antioqueña para los Estudios Sociales (FAES) y 
Biblioteca Pública Piloto, 1993.

Londoño, Santiago. La mano luminosa: vida y obra de Francisco Antonio 
Cano. Bogotá: Museo Nacional de Colombia, 2014.

Londoño, Santiago. Testigo ocular: la fotografía en Antioquia, 1848-1950. 
Medellín: Editorial Universidad de Antioquia y Biblioteca Pública 
Piloto, 2010.

López. Libardo. La raza antioqueña. Medellín: Imprenta La Organización, 
1910.

Morán, Francisco. “ ‘Volutas del deseo’: hacia una lectura del orientalismo 
en el modernismo hispanoamericano”. MLN 120, n.o 2 (2005): 383-407.

Nagy-Zekmi, Silvia. Moros en la costa: orientalismo en América Latina. 
Madrid; Frankfurt: Iberoamericana; Vervuert, 2008.



Orientalismo en los Andes: Fotografías de Melitón Rodríguez y Benjamín De la Calle en el largo siglo xix

250 H-ART. No. 7. Julio-Diciembre 2020, 342 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. pp. 203-250

Nickel, Douglas. Francis Frith in Egypt and Palestine: A Victorian 
Photographer Abroad. Princeton: Princeton University Press, 2004.

Nochlin, Linda. The Politics of Vision: Essays on Nineteenth-Century Art. 
Nueva York: Harper + Row, 1989.

Said, Edward. Orientalism. Nueva York: Vintage Books, 1994.
Taboada, Hernán G. H. “La sombra del Oriente en la independencia ameri-

cana”. En Moros en la costa: orientalismo en América Latina, editado por 
Silvia Nagy-Zemki. Madrid; Frankfurt: Iberoamericana; Vervuert, 2008, 
25-40.

Tratchenberg, Alan (editor), Classic Essays on Photography. New Heaven: 
Leete’s Island Books, 1980.


