
Esdras Arraes

207H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Esdras Arraes
Doctor en Arquitectura y Urbanismo de la Univer-

sidad de São Paulo (USP – Brasil) en el área de Historia 
y Fundamentos de la Arquitectura y del Urbanismo. 

Licenciado en Arquitectura y Urbanismo por la Univer-
sidad Federal de Pernambuco (UFPE). Actualmente es 

investigador de posdoctorado (con beca de la Fundação 
de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo – FAPESP, 
proceso nº 2017/12296-2) en Universidad de São Paulo 

(USP), departamento de Filosofía. Entre junio/2019 y 
mayo/2020 ha sido investigador visitante de postdoc-

torado en la Freie Universität de Berlín (FUB) también 
con beca de la FAPESP (proceso nº 2018/19708-7). El 

presente artículo hace parte de su trabajo de investi-
gación en dicha institución alemana, sobre la relación 
entre literatura, estética y el jardín en el siglo XVIII en 

Europa. Últimas publicaciones: “Jardim e paisagem entre 
a literatura e a Filosofia”. Rapsódia, v. 13, p. 47-70, 2019. 

“A paisagem e sua dimensão estética”. Princípios (UFRN), 
v. 24, p. 37-57, 2018. “A estética do jardim na literatura: 

Delille, Goethe e Poe”. Anais do Museu Paulista, São Paulo, 
v. 28, 2020, p. 1-41.

esdrasarraes@gmail.com
Cómo citar:
Arraes, Esdras. "Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em tres 
tempos". H-ART. Revista de historia, teoría y crítica de arte (2022). 207-
232. https://doi.org/10.25025/hartaop.2022.01

Os sentidos da pedra:  
Goethe e a arquitetura em três tempos

Los sentidos de la piedra: Goethe y la arquitectura en tres tiempos

The Stone’s Senses: Goethe And Architecture In Three Times

Fecha de recepción: 28 de junio de 2020. Fecha de aceptación: 19 de noviembre de 2020. Fecha de modificaciones: 30 de noviembre de 2020 
DOI:  https://doi.org/10.25025/hartaop.2022.01

Resumo:
Johann Wolfgang von Goethe tem uma vasta produção 
literária, na qual se situam três artigos dedicados à Ar-
quitetura, objetos do presente ensaio: o primeiro elabora 
um discurso poético sobre a Catedral de Estrasburgo, o 
segundo aborda objetos da Antiguidade clássica e o últi-
mo refere-se a outra catedral gótica, a da cidade de Co-
lônia. A partir de uma perspectiva historiográfica e filo-
sófica, este artigo procura compreender o significado da 
Arquitetura nesses três escritos goethianos especifica-
mente, circunscrevendo-os, num sentido mais amplo, na 
obra literária do poeta alemão. Busca-se, ainda, entender 
a ideia de estilo gótico e outras categorias —tais como 
natureza, ficção e ruína— no debate artístico europeu de 
meados do século xviii. 

Palavras-chaves:
Arquitetura, Catedral, Goethe, Gótico, Literatura, Natureza

Esdras Arraes
Freie Universität de Berlín, Alemania

mailto:esdrasarraes@gmail.com


Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

208 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Resumen:
Johann Wolfgang von Goethe tiene una vasta produc-
ción literaria, en la cual se encuentran tres artículos de-
dicados a la Arquitectura, objetos del presente ensayo: el 
primero elabora un discurso poético sobre la Catedral de 
Estrasburgo, el segundo aborda objetos de la Antigüedad 
clásica y el último se refiere a otra catedral gótica, situa-
da en la ciudad de Colonia. Desde una perspectiva histo-
riográfica y filosófica, este artículo propone comprender 
el significado de la Arquitectura en los tres textos goe-
thianos en específico circunscribiéndolos, en un sentido 
más amplio, a la obra literaria del poeta alemán. Además, 
busca entender la idea de estilo gótico y otras categorías 
—como naturaleza, ficción y ruina— en el debate euro-
peo a mediados del siglo xviii.  

Palabras clave:
Arquitectura, Catedral, Goethe, Gótico, Literatura, Naturaleza.

Abstract:
Johann Wolfgang von Goethe has a vast art criticism 
production, among which there are three articles dedi-
cated to Architecture, objects of this essay: the first one 
elaborates a poetic discourse on Strasbourg`s cathedral, 
the second one deals with objects of classical Antiquity, 
and the latter refers to another gothic cathedral, that of 
the city of Cologne. From an historiographical and philo-
sophical interpretation, this article seeks to understand 
the meaning of Architecture within the three Goethian 
writings, but also in a broader sense, circumscribing 
them into the German poet’s literary works. It also wish-
es to comprehend the idea of Gothic style and other cat-
egories —such as nature, fiction, and ruin— inside the 
European artistic debate of mid-18th century. 

Keywords:
Architecture, Cathedral, Goethe, Gothic, Literature, Nature.



Esdras Arraes

209H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

“Imaginemos essas colunas que vão se recuando pouco a pouco 
na parede, acompanhadas por pequenas estruturas – leve-
mente colunares, estreitas, ogivais e igualmente direcionadas 
para o céu – destinadas a abrigar, em forma de baldaquino, as 
estátuas das figuras santas; imaginemos como, enfim, cada ner-
vura, cada botão parece desabrochar num capitel em flor, num 
folheado, ou em qualquer outra figura da natureza, traduzida 
ali nos sentidos da pedra”.

Goethe, Poesia e Verdade.

Johann Wolfgang von Goethe é reconhecido mundialmente por uma vasta pro-
dução literária, na qual destacam obras como Os sofrimentos do jovem Werther e 
Fausto II. Além de seus romances e peças teatrais, são também conhecidas car-
tas, poesias, pinturas de paisagem e desenhos criados durante o Grand Tour do 
escritor pela Itália, onde pôde vivenciar objetos da Antiguidade Clássica e do 
Renascimento, bem como perceber as cores e vapores da paisagem pitoresca de 
Nápoles.

No entanto, outro enfoque da vida de Goethe, pouco conhecido espe-
cialmente pelos arquitetos, refere-se à contribuição deste autor à crítica e história 
da arquitetura. Há três escritos em particular dedicados àquela arte, mediante os 
quais tecem-se o discurso e a cronologia empregados neste artigo.

O primeiro ensaio é Von deutscher Baukunst [“Sobre a arquitetura alemã”], 
que teve elaboração em 1772 quando Goethe vivenciou Estrasburgo e seus arre-
dores. O conteúdo do texto subsome os efeitos e as paixões que a catedral1 da 
cidade poderia suscitar em quem a contemplasse. A partir da observação de vários 
elementos decorativos góticos, do edifício em si e da correspondência entre essas 
duas escalas, o jovem poeta e estudante de Direito percebeu a íntima relação entre 
arte e o que ele entendia ser “natureza”. Arte e natureza se enquadravam em uma 
totalidade formada por unidades, que se relacionavam organicamente umas com 
as outras e, a partir dessa relação, o todo alcançava sua identidade ou origina-
lidade. Goethe põe luz sobre o estilo gótico como expressão de arte igualada à 
Antiguidade clássica. De certa forma, como considerou W.D. Robson-Scott, 
o texto de 1772 seria o marco histórico de um crescente revival do gótico na 
Alemanha, impulsionando outros intelectuais, como Georg Forster,2 a dar aten-
ção à origem, técnica e ornamentação de outras catedrais localizadas na Europa.

Em 1795 ocorre a publicação do segundo texto, intitulado Baukunst 
[“Arquitetura”]. Enquanto no primeiro ensaio a subjetividade aparece como dis-
positivo de compreensão da arte e da natureza, em Baukunst o autor assume um 

1.  Goethe revisitou a catedral de Estrasburgo em 
outros momentos: em maio e julho de 1776 e em 
setembro de 1779. Cf. Gero von Wilpert, Goethe-
Lexikon. (Stuttgart: Kröner, 1998), 1028.

2.  W. D. Robson-Scott, “Georg Forster and the 
Gothic Revival”. The Modern Language Review 
vol. 51: no. 1 ( Jan. 1956): 46-48. https://doi.
org/10.2307/3718258



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

210 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

método amparado, sobretudo, no objeto. A forma arquitetônica comunicaria 
por si o ideal de arte a ser alcançado. Nesse aspecto, os anos de experiência e 
formação (Bildung) na Itália o ajudaram nessa mudança de paradigma, isto é, o 
movimento de percepção da arquitetura deveria sair da empiria em direção ao 
“coração”, às sensações exercidas pelo espaço sobre o corpo. Ao passo que Von 
deutscher Baukunst se aplica, em determinados aspectos, ao estilo gótico da cate-
dral de Estrasburgo como exemplo do gênio criativo do artista, Baukunst não 
se limita a estudos de casos. No segundo texto, Goethe reflete sobre a indivi-
dualidade e especificidade da arquitetura em sentido amplo, contribuindo dessa 
maneira à teoria estética do classicismo europeu.

O terceiro texto foi publicado em 1823, na fase de maturidade do poeta, 
curiosamente também nomeado de Von deutcher Baukunst. Goethe retoma algu-
mas reflexões iniciadas no primeiro ensaio sobre o monumento3 de Estrasburgo 
com respeito ao efeito da arquitetura sobre o espírito humano. Aqui o sensível 
compensa-se com o empírico por meio da leitura da planta arquitetônica e dos 
desenhos da catedral de Colônia, cidade que visitou novamente em 25 de julho de 
1815, numa curta viagem realizada em conjunto com o Ministro de Estado von 
Stein.4 A afinidade entre o imaterial e o material e sua correspondência matizam a 
estética goethiana e a maneira de compreender a arte em sentido amplo; assunto, 
aliás, desenvolvido com toda a competência por Maria Filomena Molder5 e Pedro 
Fernandes Galé.6

Os artigos indicados contextualizam-se grosso modo com a trajetó-
ria artística de Goethe. É possível organizar a obra do poeta em três momen-
tos não estanques, mas correlatos e interdependentes. A primeira fase seria o 
período da juventude, no qual a literatura se coloca como centro das atenções. 
Nesse momento, o poeta se alinhou à estética do movimento Sturm und Drang 
[“Tempestade e Ímpeto”], segundo a qual a subjetividade predomina sobre a 
empiria, e categorias como “gênio”, “característico” e “criação” seguiram o movi-
mento originário do espírito ao espírito. Para Georg Lukács,7 Sturm und Drang 
dizia respeito à sublevação do sentimento e do “instinto vital” contra a tirania 
do entendimento apregoado pelo Iluminismo, e enfatizava o gênio criador livre 
de preceptivas e da racionalidade catalográfica. O ensaio sobre a catedral de 
Estrasburgo pôs luz na subjetividade, pois era a arquitetura em si o resultado da 
atividade genial do arquiteto.

A segunda fase refere-se ao “renascimento” do escritor, que ocor-
reu durante sua viagem à Itália (1786-1788). A atenção dada à arquitetura da 
Antiguidade e à paisagem italiana proporcionou-lhe a passagem do sentimento à 
correspondência entre o objetivo e o subjetivo. Esse novo método acompanhou a 
produção de Goethe pelo resto da vida, inclusive se tornou uma das bases para a 

3.  O presente artigo não tem a pretensão de en-
trar no debate etimológico, artístico e filosófico 
do termo “monumento”. Emprega-se o termo me-
ramente para diferenciá-lo de outros vocábulos, 
como arquitetura e catedral. No que se refere ao 
aprofundamento das questões históricas do mo-
numento na sociedade europeia, recomenda-se a 
leitura dos textos de Alois Riegl e Françoise Choay, 
trabalhos considerados clássicos no estudo do pa-
trimônio mundial. Cf. Alois Riegl, Der moderne 
Denkmalkultus, sein Wesen und seine Entstehung. 
(Wien und Leipzig: W. Braumüller Verlag, 1903); 
Françoise Choay, L’allégorie du patrimoine. (Paris: 
Ed. du Seuil, 1992).

4.  Essa não foi a única viagem de Goethe àquela 
cidade. A primeira ocorreu em sua juventude, em 
20 de julho de 1774, na companhia do então amigo 
Johann Caspar Lavater, autor das polêmicas teorias 
psicológicas. Para Lavater, era possível revelar as 
mais íntimas emoções humanas a partir da leitura 
fisionômica do rosto. Cf. Johann Caspar Lavater, 
Essay on Physiognomy: also one hundred physiogno-
mical rules, taken from a posthumous worked by J. C. 
Lavater. (London: Ward, 1875).

5.  Maria Filomena Molder, O pensamento morfo-
lógico de Goethe. (Lisboa: Imprensa Nacional-Casa 
da Moeda, 1995).

6.  Pedro Fernandes Galé, “Em torno do olhar: 
a formação do método morfológico de Goethe” 
(Dissertação de mestrado, Universidade de São 
Paulo, 2009), 106.

7.  Georg Lukács, Goethe y su época (Barcelona: 
Ediciones Grijalbo, 1968).



Esdras Arraes

211H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

escrita do seu romance de formação Os anos de aprendizado de Wilhelm Meister. 
Durante a viagem, ele acostumou seu olhar (gewöhnen) aos exemplares arquite-
tônicos e ao mundo que se descortinavam, embora alguns já fossem conhecidos 
desde sua infância em gravuras, pinturas e livros. Não se tratava de ver as coisas 
pela primeira vez, senão de revê-las, no intuito de exercitar seu olhar aos objetos 
antes vistos em representações.

O “olhar” se tornou o principal sentido estimulado ao longo do itinerá-
rio. Goethe relata em sua obra autobiográfica, Dichtung und Wahrheit [“Poesia 
e Verdade”], que a visão era, dentre todos os sentidos, aquele com o qual se cap-
tava melhor o mundo: “desde criança eu vivia entre pintores e me acostumei a 
observar os objetos em sua relação com a arte”.8 A relação entre as artes plásticas 
e a literatura se põe como basilar ao desenvolvimento poético de Goethe. Sua 
poesia, especialmente aquela produzida durante e após a viagem, terá um caráter 
visual e objetivo. A personagem Ifigênia de Ifigênia em Táuride, por exemplo, 
foi imaginada segundo as formas de uma escultura grega. Toda a admiração 
pelo objeto clássico encontrado em solo italiano terá repercussão no discurso 
de Baukunst.

Finalmente, a terceira temporalidade ocorreu na velhice do poeta. A 
segunda parte de Fausto foi concluída nesse período. Fausto se converteu na sín-
tese da poética de Goethe, na medida em que a obra une concepções literárias 
oriundas desde a redação de Os sofrimentos do jovem Werther, obra publicada em 
1774. Aqui se tem o mesmo ímpeto da juventude de entregar-se à vida, para além 
de um racionalismo abstrato e limitante.9 Isso de fato está intimamente ligado 
ao entendimento de Goethe acerca da “vida” como categoria filosófica, tratada 
como sucessão de eventos que formam a própria história e cultura. E a arquite-
tura, como arte histórica e culturalmente criada e vivenciada, ultrapassa os limi-
tes do projeto. Nos três artigos de Goethe, a arte da construção apropria-se de 
ritmos que se dirigem ao infinito, sem limites ou estaticidade.

Sabe-se que esta periodização corre o risco de cristalizar a produção 
artística goethiana numa rigidez que se opõe à sua estética. Existem, por 
exemplo, debates sobre se A viagem à Itália, publicada somente em 1816, 
reflete o verdadeiro significado do classicismo na poética de Goethe ou se seria 
a sua contraparte; se depois da morte de Schiller (1759-1805) ou do princípio 
da escrita de West-östlicher Divan (“Divã Oriental-Ocidental”) há certo 
afastamento das ideias clássicas por sua adesão a formas estilísticas de povos não 
circunscritos propriamente na história da Antiguidade Clássica.10 Apesar desse 
tema ser uma abordagem necessária, o presente artigo não tecerá reflexões sobre 
ele, haja vista as digressões resultantes que prejudicariam os aspectos teleológicos 
de seu discurso.

8.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vi-
da: poesia e verdade, trad. Maurício Mendonça 
Cardozo (São Paulo: Editora Unesp, 2017), 270.

9.  Marco Aurélio Werle, “Vida e poesia em 
Goethe”, palestra no ccbb Pensamentos Instigantes, 
Setembro 9, 2005, ainda em forma de manuscrito. 
Para tanto, gostaria de agradecer ao prof. Marco 
Aurélio Werle pelo acesso ao texto durante as aulas 
de Estética I realizadas entre agosto e dezembro de 
2018.

10.  Beate Allert, “Goethe and the visual arts”, In 
The Cambridge Companion of Goethe, editado por 
Lesley Sharpe (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2002), 195. 



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

212 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

1772: O jovem poeta e a catedral de estrasburgo

O período da juventude de Goethe foi marcado por sua vasta produção literária, 
especialmente de poemas voltados a clarificar as relações cotidianas da sociedade 
alemã. Também nessa fase houve a publicação do romance epistolar, Os sofrimentos 
do jovem Werther, por meio do qual o poeta se tornou conhecido mundialmente. 
Além dos eventos corriqueiros, ou miúdos, que celebravam as representações 
humanas em situações habituais, como navegar sobre um lago, comemorar a ami-
zade numa taberna ou simplesmente refletir num jardim, Goethe se inspirou na 
natureza e nas maneiras de sua apresentação ao olhar sensível do espectador. A 
natureza, seja em seu aspecto científico, literário ou filosófico, seria o modelo de 
representação estética.

O que seria “natureza” para Goethe? Como a arte a comunica converten-
do-se em modelo? Inicialmente, convêm lembrar sobre a divergência do conceito 
de natureza postulado pelas Ciências Naturais do Iluminismo e aquele aderido 
por Goethe. Seus estudos botânicos, cromáticos e atmosféricos revelam a não 
exclusividade da racionalidade científica na elaboração de métodos voltados a 
desvendar os fenômenos naturais. Em certa medida, há uma renúncia às siste-
matizações catalográficas, como sugerem os modelos de classificação botânica de 
Lineu ou as imagens da Enciclopédia de D’Alembert, que a apresentam como uma 
máquina funcional.

Segundo as reflexões de Goethe, a nomenclatura “sistema natural” parece 
contraditória e insuficiente para explicar as (ir)regularidades visíveis e invisíveis 
da natureza, pois esta não tem sistema, mas vida vivificante em sucessão ilimitada, 
infinita, algo que transcende a própria empiria sem deixar de ser sensível. Em con-
versa com Johann Peter Eckermann, o poeta assegurou a infinidade da natureza, 
ou seu caráter divino, adjetivando-a de “incomensurável”, “difícil de encontrar a 
norma em meio a tão grandes irregularidades”.11 É essa profundidade insondável 
do fenômeno natural que atraiu o poeta a examiná-lo por muito tempo, era ali 
onde ele encontrava “o eterno encanto... de buscar sempre novas perspectivas e 
novas descobertas”.12

Por outro lado, a natureza também se expõe em pequenos recortes, nos deta-
lhes. Isso é notório quando Goethe, ao arrolar suas escolhas poéticas da juventude, 
definiu a natureza como “uma série infinita de detalhes que nos são insignifican-
tes e triviais”.13 Escondida nos pequenos detalhes existe uma natureza original-
mente polarizada que afirma os vínculos entre o todo e suas partes constitutivas. 

Ecos desse dualismo ressoam nas primeiras epístolas de Werther. A carta 
de 10 de maio de 1771, a segunda do romance, descreve uma cena pastoral com 
o personagem deitado na relva contemplando sozinho um jardim-paisagem14 

11.  Johann Peter Eckermann, Conversações com 
Goethe nos últimos anos de sua vida: 1823-1832, 
trad. Mario Luiz Frungillo (São Paulo: Editora 
Unesp, 2016), 110. 

12.  Johann Peter Eckermann, Conversações com 
Goethe nos últimos anos de sua vida: 1823-1832, 
709.

13.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vi-
da: poesia e verdade, 317.

14.  Os primeiros “jardins-paisagem” (Landschaf- 
tsgarten) apareceram na Inglaterra em oposição 
à matematização e subordinação da natureza do 
então chamado “jardim de gosto francês”. O jar-
dim-paisagem implicou a elaboração de formas 
correspondentes às da natureza. Cf. Francesco 
Fariello, La arquitectura de los jardines: de la 
Antigüedad al siglo xx (Barcelona: Reverté, 2008), 
211.



Esdras Arraes

213H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

percebido como locus amoenus. Werther experimenta uma tranquila existência 
ao vivenciar maravilhado “o pequeno mundo (kleine Welt)15 entre as ervas, essa 
multidão incontável de minúsculos vermes e insetos e sinto a presença do Todo-
Poderoso que nos criou à sua imagem e semelhança...”.16 Para além do pietismo17 
e das questões morais envolvidas nesse verso, os quais a natureza que transparece 
diante do olhar de Werther estrutura-se de um microcosmo que se potencializa 
no divino ou no absoluto, Deus está, inclusive, nos pequenos vermes e insetos.

Na ocasião do seu primeiro ensaio sobre arquitetura –Von deutscher 
Baukunst–, a literatura alemã era o principal interesse das produções artísticas 
de Goethe. Contudo, quando se dedica às artes plásticas, observa-as segundo 
critérios subjetivos, de acordo com os esquemas teóricos do movimento Sturm 
und Drang, tais como gênio, criação, característico e sentimento.18 O efeito do 
projeto arquitetônico sobre os sentidos do observador assumiu a base empírica 
das explanações de Goethe. Como considerou Dorothea von Mücke,19 o poeta 
discute a catedral de Estrasburgo (Img. 1) como um trabalho de arte que permite 
verificar os efeitos da arquitetura sobre o espírito humano. Em outros termos, a 
arquitetura deve ser entendida como arte com formas inspiradas na natureza, em 
vez de subsumir a exclusividade mecânica e funcional da engenharia. Deixar-se 
guiar pela natureza é algo mais que reproduzi-la mimeticamente, significa atuar 
como atua a natureza e criar formas cuja beleza lhe seja similar.

Quando Goethe chegou a Estrasburgo, a catedral da cidade causou um 
profundo e silencioso efeito em seus sentidos e espírito: “eu não tinha a menor 
condição de compreender o que sentia naquele instante, mas levei comigo aquela 
impressão difusa ao subir apressadamente até o miradouro...”.20 Alcançar o ponto 
mais alto do edifício trouxe uma experiência de liberdade. Ainda que o espec-
tador se visse esmagado pela dimensão do monumento quando observado no 
nível do chão, esse efeito se dissipava ao se deparar com as extensas proporções 
do panorama revelado do topo, e causava-lhe conforto e admiração. Amplitude e 
vastidão, assim como unidade e pormenor, eram qualificativos tanto da arquite-
tura gótica como da paisagem contemplada do alto. Esse sentimento de liberdade 
ressoa no polêmico romance As afinidades eletivas (1809). Nessa obra, os per-
sonagens Charlotte e Eduard convidaram o amigo “Capitão” a subir ao topo de 
um promontório, pois somente ali existia a possibilidade de verificar o desenrolar 
do projeto de ajardinamento da propriedade, ao que a jovem exclamou: “agora 
vamos levar o amigo bem lá para o alto, para que não fique pensando que a nossa 
herança e a nossa propriedade sejam apenas este vale estreito; a vista lá do alto é 
mais livre, e o peito se amplia”.21

Diante de Goethe erguia-se aquele “monstro disforme e encrespado” desig-
nado pejorativamente pelos críticos da época de “gótico”. Um estilo cuja semân-
tica congregava um léxico concebido a partir de termos predominantemente 

15.  O “pequeno mundo” será, dentre outros as-
pectos, um dos pilares da narrativa de Fausto I 
(o Urfaust), obra contemporânea à redação das 
epístolas de Werther. O microcosmo de Fausto 
refere-se à subjetividade, como Goethe esclarece 
na conversa com Eckermann de 16 de fevereiro de 
1826: “Mas com Werther e Fausto, tive novamen-
te de recorrer ao meu próprio coração, pois não se 
tratava de tradição muito antiga”. Cf. Johann Peter 
Eckermann, Conversações com Goethe nos últimos 
anos de sua vida: 1823-1832, 179.

16.  Johann Wolfgang von Goethe, Os sofrimentos 
do jovem Werther, trad. Erlon José Paschoal (São 
Paulo: Estação Liberdade, 2009), 15. 

17.  Em 1670, Philip Jacob Spener criou, em 
Frankfurt, seus collegia pietatis, por meio dos quais 
incentivava um modo de vida piedoso centrado 
no desenvolvimento de uma interioridade sobre o 
sentimento religioso. Segundo Gerd Bornheim, o 
irracionalismo petista fertilizou o solo propício à 
eclosão do movimento Sturm und Drang. Cf. Gerd 
Bornheim, “Filosofia do romantismo”, Em O ro-
mantismo, organizado por Jacó Guinsburg. 4. ed. 
(São Paulo: Perspectiva, 2013), 84. 

18.  Marco Aurélio Werle, “Introdução”, Em 
Escritos sobre arte, escrito por Johann Wolfgang 
Goethe. 2. ed. (São Paulo, Humanitas, 2008), 16. 

19.  Dorothea von Mücke, “Beyond the paradigma 
of representation: Goethe on Architecture”. Grey 
Room vol. 34: no. 35 (Spring 2009): 6-27, https://
doi.org/10.1162/grey.2009.1.35.6.

20.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vi-
da: poesia e verdade, 428.

21.  Johann Wolfgang von Goethe, As afinidades 
eletivas, trad. Erlon José Paschoal (São Paulo: Nova 
Alexandria, 2008), 34. 



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

214 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Imagem 1. Catedral de Estrasburgo (França). Foto do autor, em 1 de fevereiro de 2020.



Esdras Arraes

215H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

negativos, tais como “indeterminado, desordenado, remendado e sobrecarre-
gado”.22 A noção de Goethe sobre o estilo gótico diverge das preceptivas contem-
porâneas, especialmente as formuladas no Renascimento. Enquanto os modelos 
arquitetônicos oriundos da Idade Média eram caracterizados numa chave nega-
tiva como objetos frutos de sociedades “bárbaras”, desarmônicos e desagradáveis 
em decorrência de diversos motivos ornamentais, o poeta entendia de outra 
maneira aquela diversidade plástica. Para ele, a catedral era um objeto artístico 
original e de linguagem universal essencialmente por imitar o efeito da natureza 
ao expor milhares de particularidades conectadas umas às outras e ao todo arqui-
tetônico. Nesse sentido, o gótico se tornou o símbolo da liberdade e expressão da 
natureza, pois havia uma unidade harmônica criada pela coesão decorativa.

Os detalhes da fachada (Img. 2), esculpidos por diferentes mãos, mas 
imaginados pelo gênio do arquiteto Erwin von Steinbach (c.1240-1318), con-
sagravam a harmonia como princípio estético sem se subjugar à simetria canoni-
zada nas preceptivas da Antiguidade clássica. Faltava-lhe uma torre sineira, suas 
laterais foram ornamentadas por elementos típicos do medievo e os contrafortes 
garantiam a estabilidade do edifício. Para o estrangeiro, talvez o projeto de Erwin 
não primasse pela harmonia pois o efeito da diversidade poderia confundir em 
vez de despertar sensações de deleite. 

A habilidade da catedral de esconder a verdade de suas proporções em 
excessivos detalhes e ornamentos tornava possível o sublime efeito da imensa 
massa sobre o visitante. O sublime deve ser compreendido não segundo o pensa-
mento kantiano encontrado na terceira Crítica do Juízo, obra publicada dezoito 
anos após a escrita do ensaio de Goethe sobre a arquitetura alemã. Poderíamos 
pensá-lo em conformidade às reflexões de Longino, como um “eco de um espírito 
nobre”.23 Goethe deixa transparecer indiretamente em suas vivências a aceitação 
do conceito longiniano como se nota na passagem: “uma obra de arte pode até nos 
causar uma impressão nobre e digna no que diz respeito à grandeza, à singularidade 
e à proporcionalidade de suas partes”.24 O poeta projetou para a enorme massa de 
pedras seus sentimentos e, por meio daquelas formas, conseguiu elevar seu espírito:

Mas... quando pairo sobre as aberturas sublimes e sombrias aqui ao lado, que 
parecem estar vazias e inúteis! Em suas formas audaciosas e esbeltas escondi 
as forças misteriosas que deveriam erguer aquelas duas torres altas no ar, das 
quais apenas uma está aí triste, sem o ornamento principal de cinco pontas 
que lhe destinei, para que as províncias circundantes prestassem homenagem 
a ela e ao seu irmão real.25

Em Dichtung und Wahrheit, Goethe descreve seu encantamento diante 
da paisagem de Estrasburgo que se descortinava pela primeira vez. A subida ao 

22.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte. 2. ed. (São Paulo: Humanitas, 2008), 43. 

23.  Longino, Do sublime, trad. Filomena Hirata 
(São Paulo: Martins Fontes, 1996), 44. 

24.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vi-
da: poesia e verdade, 460. 

25.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 44.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

216 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Imagem 2. Detalhes arquitetônicos e decorativos da fachada da catedral de Estrasburgo. Foto do autor, em 1 de fevereiro de 2020.



Esdras Arraes

217H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

campanário lhe possibilitou contemplar as extensas campinas, os densos arvo-
redos, o curso do Reno, as terras planas irrigadas pelo rio Ill e as montanhas 
entremeadas por florestas e pradarias. A diversidade fisionômica da paisagem, 
emoldurada por um longínquo horizonte e pelo olhar, elevou seus sentidos 
a um estado de êxtase. Nesse sentido, a analogia entre paisagem e catedral me 
parece bastante válida, na medida em que ambas se compunham de polarida-
des interdependentes. Admirar a paisagem e observar atentamente a catedral 
revelavam experiências estéticas em certa medida similares. Na arquitetura havia 
objetos particulares (detalhes decorativos) que conformavam o todo (a catedral). 
Igualmente, percebe-se a paisagem em sua vastidão, ao tocar a linha do horizonte 
pelo olhar, como também em suas formas individuais (árvores, montanhas, rios, 
prados, entre outros): “Quantas vezes o crepúsculo aliviou com repouso amigável 
meus olhos fatigados pela visão investigadora, quando por meio delas as incontá-
veis partes se fundiam em massas inteiras”.26

Essa relação orgânica entre arquitetura e natureza, isto é, perceber o todo 
por meio do detalhe e o detalhe em termos do todo, fundamentou os princí-
pios estéticos adotados por Goethe ao longo de sua carreira literária e pictórica. 
Apreender o absoluto no particular e vice-versa promovia a catedral como um 
objeto original. Como ele próprio afirma no ensaio, natureza e arte fusiona-
das conformam um todo eterno.27 O objeto de arte projetado por Erwin von 
Steinbach em Estrasburgo assemelhava-se aos exemplares da natureza, anun-
ciando a elevação do gênio humano ao divino: “Der Gott war zum Menschen 
geworden, um den Menschen zum Gott zu erheben”.28

O entendimento da interação entre arte e natureza aparece nos estudos 
científicos de Goethe dedicados à Botânica e à Física. Em A metamorfose das 
plantas, o poeta desenvolveu o conceito de Urpflanze, ou “planta original”. Esta 
seria a forma ideal de toda a manifestação da natureza, pois estimula ver o geral 
no particular e obter a totalidade no tratamento do objeto.29 A polaridade intrín-
seca à natureza conforma a base interpretativa da formação cromática. Em A dou-
trina das cores, explora-se as afinidades entre luz e sombra na origem das cores. A 
luz, Urphänomen (o fenômeno original), se desdobra em sombras e cores, uma 
deflagração que repercute sobre os corpos e os faz ressoar sensivelmente no olhar 
do espectador. O que de fato Goethe busca explicar com sua teoria é a natureza 
revelada sensivelmente, como assim o fez com relação aos efeitos suscitados pela 
catedral de Estrasburgo sobre seu espírito. De certa forma, há uma natureza 
reconhecida como unidade viva e infinita, e é essa a noção de natureza que vai 
se potencializar, ou, no mínimo, terá sua aplicabilidade em diversos campos do 
saber artístico, filosófico e científico do Romantismo.

26.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 43.

27.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 41.

28.  Johann Wolfgang von Goethe, Goethes Werke. 
n. 34 (Stuttgart und Berlin: Jubiläums-Ausgabe, 
1902-7), 18. Tradução livre: “O Deus havia se tor-
nado homem, para o homem se elevar a Deus”. 

29.  Esdras Arraes, “A apreensão sensível da na-
tureza em Goethe e Humboldt”. Paisagem e 
Ambiente, no. 42 ( Julho 2019): 11-22, https://doi.
org/10.11606/issn.2359-5361.v0i42p11-22.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

218 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

1795: Arquitetura como dança

Os anos que precederam a redação de Baukunst indicam a passagem da estética 
goethiana da subjetividade ao objeto e ao mundo da experiência. Sem dúvida, a 
viagem à Itália ofereceu ao poeta a condição necessária para tal mudança, como 
se nota em carta de 12 de outubro de 1786, escrita em Veneza: “impeliu-me a 
essa viagem o desejo de ver tais objetos com meus olhos, imprimindo-os em meu 
espírito”.30 Goethe não deixou de lado o sentimento, mas o reposicionou em 
paridade com a empiria. E o tratamento dado ao objeto artístico afastava-se de 
determinada narrativa biográfica e dos motivos políticos, sociais e econômicos 
de sua produção. O interesse residia na caracterização fisionômica daquilo que se 
posicionava diante de si:

A arquitetura ensina a conhecer as propriedades do material. Ela é ou domi-
nada pela propriedade, por exemplo, que a pedra apenas sustenta e é susten-
tada na vertical, que a madeira, ao contrário, sustenta horizontalmente em 
uma grande amplitude – aqui é suficiente o ofício comum, ou bem ela força 
o material, como a pedra, por meio das abóbadas, por meio de braços, o viga-
mento por meio de travessões, e aqui já é necessário um conhecimento mecâ-
nico e perspicácia.31

De certa forma, a arquitetura clássica, discorrida como origem da arte 
arquitetônica, se põe como um dos temas do artigo de 1795. Goethe evoca a seu 
modo as três categorias vitruvianas —chamadas de “finalidades”—, essenciais a 
qualquer edifício: o imediato (firmitas), o elevado (utilitas) e o supremo (venus-
tas).32 Aliás, a leitura do quarto livro da obra I Quattro libri dell’architettura, de 
Paládio, além de aproximá-lo do tratado de Vitrúvio, converteu-se na herme- 
nêutica da linguagem das arquiteturas clássica e moderna, observadas e inque-
ridas na Itália.33 De fato, o poeta alemão vê os projetos do arquiteto italiano 
como a assimilação das teorias arquitetônicas antigas, os quais eclipsaram as 
impressões da arquitetura barroca encontrada ao longo do itinerário, seja em 
Veneza ou em Roma.

Retomando às três finalidades, o imediato refere-se ao necessário alcan-
çado segundo a normativa do trabalho sobre a natureza. Há transformações visí-
veis daquilo que é natural, sem, contudo, alcançar o status de arte. Aquela pedra 
ou madeira mencionadas no excerto anterior só se tornam elementos estrutu-
rais graças à intervenção mecânica do homem sobre rochas e árvores. Mas se o 
imediato assumir a variedade, o objeto torna-se útil ou elevado, pois sua criação 
abandona a mecanicidade primária entregando-se ao entendimento humano. A 

30.  Johann Wolfgang von Goethe, Viagem à 
Itália, trad. Wilma Patricia Maas (São Paulo: 
Editora Unesp, 2017), 118. 

31.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 73. 

32.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 73. 

33.  Johann Wolfgang von Goethe, Viagem à 
Itália, 117. 



Esdras Arraes

219H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

arquitetura se revela como arte suprema no momento em que produz objetos 
sensíveis-harmoniosos sem negar as outras finalidades.34 É essa tríada que profere 
à arquitetura sua originalidade, se cotejada com outras artes visuais, como a pin-
tura e a escultura.

As três dimensões situadas no texto Baukunst assemelham-se às categorias 
“imitação simples da natureza”, “maneira” e “estilo” clarificadas em outro ensaio 
de Goethe de 1789. Aparecem ainda num texto laudatório a Jakob Philipp 
Hackert,35 renomado pintor de paisagem e professor de desenho de Goethe 
durante sua estadia em Nápoles. A imitação refere-se ao ato de reproduzir objetos 
facilmente apreendidos na natureza. A captura envolve sobretudo uma escolha, 
a qual constitui na determinação inicial de beleza. Goethe escreve: “uma pessoa 
que imita rosas logo saberá reconhecer e distinguir as mais belas e frescas rosas e 
selecioná-las dentre as milhares que lhe oferece o verão”.36 Nesse estágio, o artista 
está habituado com o óbvio, com a aparência superficial do objeto eleito e que se 
quer simular.

A maneira circunscreve uma linguagem própria do artista fatigado de 
comunicar apenas o que merece imitação. Sem abandonar completamente a 
natureza (imitação), porém tornando-a parte de suas reflexões, ele inventa um 
“modo” de conceber a arte. O poeta alemão relaciona esse modo ao “espírito 
daquele que fala, se exprime e se designa imediatamente”,37 o que torna a maneira 
uma categoria preferencialmente subjetiva, pois o artista “irá aprender as apari-
ções do mundo com mais reflexão ou mais leveza, irá produzi-las mais sólidas ou 
mais fugazes”.38

A subjetividade seria a ponte que liga a imitação ao estilo, sem a qual o 
objeto não adquiriria autonomia ou originalidade. No entanto, o artista se equi-
voca quando se entrega exclusivamente à maneira. Fechar-se nos sentimentos 
torna o objeto artístico insignificante e vazio. Goethe criticou severamente os 
jovens poetas e pintores nomeados “românticos”, cujos trabalhos tendiam ao 
sentimentalismo desregrado, em vez de compensá-los com a objetividade dos 
fenômenos que os cercam. O maneirismo se transformou numa “doença uni-
versal”, somente a objetividade poderia “curar” os artistas hipnotizados pelo 
sentimentalismo.39

O estilo refere-se, por sua vez, “[a]o estudo atento e profundo dos obje-
tos mesmos, a conhecer mais exatamente as propriedades das coisas e o modo 
de como subsistem”.40 A essência das coisas acentua-se no estilo por se tratar da 
compensação entre forma e conteúdo. Sua determinação na arquitetura —e aqui 
se pode estender para as demais artes— não repousaria unicamente na imitação, 
muito menos na prática obscura conduzida nos meandros do maneirismo, mas 
na sintonia entre o espírito e a matéria. Em outras palavras, a arquitetura não deve 
dispensar seu caráter estrutural nem a sensibilidade daquele que elabora o projeto 

34.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 74. 

35.  Johann Wolfgang von Goethe, Phillip 
Hackert. Biographische Skisse, meist nach dessen ei-
genen Anfässen entworfen von Goethe (Tübigen: I. 
G. Cottaischen Buchhandlung, 1811). 

36.  Johann Wolfgang von Goethe, Phillip 
Hackert. Biographische Skisse, meist nach dessen ei-
genen Anfässen entworfen von Goethe, 70. 

37.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 68.

38.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 68. 

39.  Johann Peter Eckermann, Conversações com 
Goethe nos últimos anos de sua vida: 1823-1832, 
174. Segundo o relato da conversa com Eckermann 
de 29 de janeiro de 1826, Goethe pediu ao im-
provisador Oskar Ludwig Bernhard Wolff que 
narrasse o seu regresso a Hamburgo. Em vez de ofe-
recer pormenorizada descrição da cidade, Wolff se 
prontificou “a recitar versos melodiosos... Não foi 
o retorno a Hamburgo que ele me descreveu, e sim 
os sentimentos de um filho retornado a seus pais, 
parentes e amigos”. O processo que leva à objetivi-
dade seria a solução, pois fantasia não lhe faltava”. 

40.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 69.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

220 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

do edifício, senão conciliá-los. Seguindo esse entendimento, vamos encontrar 
algo aproximado mutatis mutandis na consideração de August Schlegel sobre a 
arte. Nos escritos desse filósofo, a arquitetura assume o nível de bela arte ao con-
ceber objetos projetados e executados, sem um modelo determinado na natureza, 
mas em conformidade à ideia originária do espírito humano.41

Existe uma diferença no tratamento da arte construtiva exposta em Von 
deutscher Baukunst de 1772 e em Baukunst. Enquanto naquele a catedral de 
Estrasburgo ampara-se na contemplação, na visão como sentido que canaliza o 
efeito do objeto ao espírito, em Baukunst prioriza-se a “dança” ou o movimento 
do corpo sobre o espaço.42 A percepção da arte arquitetônica alcançaria todos 
os sentidos, fundindo métrica (o projeto em si), moção (movimento do corpo 
no espaço) e emoção (sentimento). A arquitetura não deveria se restringir ao 
sentido da visão, pois o olhar volta-se ao bidimensional, vincula-se à superfície 
recortando o mundo numa espécie de quadro. Nesse âmbito, a pintura alia-se ao 
“olho”, enquanto o tato privilegia a forma escultórica.

O entendimento goethiano posiciona a arquitetura no universo pluri-
sensorial. Inclui a visão, sem a qual desenho e proporção inexistiriam. Também 
toca a escultura, na medida em que o edifício requer a ocorrência da tridimen-
sionalidade e o tato como instrumento de fruição estética. Mas é sobretudo 
dança quando “assume a satisfação dos sentidos e eleva um espírito formado 
ao assombro e ao encanto”.43 No momento em que Goethe introduz o gesto 
de ações corporais como essência da arquitetura, não seria impróprio conside-
rar seu afastamento da doutrina vitruviana, a qual circunscreve a arquitetura à 
exclusividade da firmitas, utilitas e venustas, senão a acolhida dos princípios esté-
ticos lapidados por Johann Gottfried Herder em Vom Erkennen und Empinden: 
“a pessoa sensível sente em tudo, reconcilia-se em tudo e por isso imprime sua 
imagem”.44 Goethe considera Herder como referência no momento em que 
aborda a apreensão estética na arquitetura como experiência dos sentidos em 
vez de guiar-se pelas determinações estáticas dos espaços e volumes regidas pela 
geometria.45

O poeta sinalizou outra categoria no ensaio Baukunst quanto à caracteri-
zação arquitetônica, a qual interage com as três finalidades e com a satisfação dos 
sentidos: a ficção (Fiktion). A ficção confere teor poético ao edifício e suas partes 
mediante a transposição da propriedade do material à aparência sem dispensar o 
mimetismo. Embora a arquitetura não seja, em tese, uma arte da imitação, esta 
deve ocorrer inclusive na finalidade suprema, no estágio onde o objeto se apre-
senta como sensível-harmonioso e favorecido de um estilo. Também a edificação 
não deve se resumir ao funcionalismo, o qual confere à arquitetura “sustentação” 
em vez de arte. Por isso, os espaços criados devem induzir o sujeito, por meio da 
ficção, ao deleite dos sentidos.

41.  August W Schlegel, Doutrina da arte: cursos 
sobre literatura bela e arte, trad. Marco Aurélio 
Werle (São Paulo: Edusp, 2014), 153. 

42.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 74.

43.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 74.

44.  Johann Gottfried von Herder, Vom Erkennen 
und Empfinden. Em Werke, editado por Regine 
Otto. Band 2 (Berlin und Weimar: Bibliothek 
Deutscher Klassiker, 1978), 341.

45.  Dorothea von Mücke, “Beyond the paradigma 
of representation: Goethe on Architecture”, 11. 



Esdras Arraes

221H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Para o autor do Fausto, a época moderna instaurou uma dupla ficção. A 
Antiguidade alicerçou a ficção primordial estabelecendo as normas do aperfei-
çoamento dos sentidos e da forma a ser executada na arquitetura. Aos seus con-
temporâneos coube a aplicação das regras clássicas segundo o entendimento do 
espírito e sentidos modernos. Os projetos de Paládio são nesse aspecto exempla-
res, pois evocam a receptividade da dupla ficção na modernidade, ultrapassando 
as fronteiras das leis do seu tempo e percorrendo livremente a poética da arqui-
tetura. Na construção da vila Thiene, a liberdade concedida pela dupla ficção 
aparece na representação dos pilares sobre pedestais que funcionam “como con-
tinuação ideal de uma base”.

1823: A catedral de colônia, a torre de babel nas margens do reno

A partir da segunda metade dos Setecentos, a arquitetura gótica foi saudada com 
entusiasmo por poetas, artistas e filósofos. Friedrich Schlegel situou-a em nível 
de paridade com a tectônica clássica: “es spricht sich der Geist des Mittelalters 
überhaupt...in keinen andern so ganz aus, als in denen dieser sogennanten gotis-
che Baukunst”.46 Por sua vez, o escritor inglês Horace Walpole mencionou, numa 
de suas cartas escritas em 1751, certo revival gótico crescente entre os intelectuais 
e artistas ingleses. Walpole estimulou a retomada do “go to gothic”, um incen-
tivo metafórico substanciado não apenas em atavismos representativos da arte de 
antepassados medievais, mas também na liberdade e conexão com a natureza.47

Naquele momento, o gótico fascinava diferentes pessoas atraídas pelo 
efeito que a dimensão e os ornamentos das catedrais transmitiam aos sentidos. 
Apreensões estéticas desse tipo seduziam miradas curiosas e atentas ao escrutí-
nio do estilo, tornando-se inclusive exemplares a edifícios ainda em fase de pro-
jeto, reforma ou revitalização.48 Isso serviu para Goethe como pano de fundo de 
suas criações poéticas (legível, a este propósito, na primeira parte do Fausto, o 
“Urfaust”, e em Götz von Berlichingen) e símbolo ideal de uma unidade territorial 
alemã fragmentada em diversos principados.49

O poeta participou atentamente desse debate e estudo do gótico, tendo 
se empenhado em compreender sua função política, estética e moral na Europa 
de pré e pós-Revolução Francesa. O ensaio de 1772 testificou um jovem espírito 
irrequieto e sintonizado às recentes críticas de arte, ocupadas em reler as dimen-
sões objetiva e sensível do gótico. Essa retomada foi julgada por ele como utili-
dade viva (lebendiger Gebrauch),50 isto é, a arte possibilitaria a satisfação presente 
sem, contudo, suprimir cronologias anteriores sedimentadas em objetos que 
transmitem a memória.51 Em outra perspectiva: novas interpretações visavam 
familiarizar a sociedade coeva e a posteridade com o repertório cultural e artís-
tico da Idade Média, que havia sido eclipsado pela Antiguidade Clássica e pelo 

46.  “Fala-se sobretudo do espírito da Idade 
Média... como em nenhum outro, como naquela 
então chamada Arquitetura gótica” (tradução livre 
do autor). Cf. Friedrich von Schlegel, Geschichte 
der alten und neuen Literatur. Erster Teil. (Berlin: 
Verlegt von M. Simion, 1841), 290.

47.  Hans von Trotha, Der Englischer Garten: 
eine Reise durch seine Geschichte (Berlin: Klaus 
Wagenbach Verlag, 1994), 35. 

48.  É bem provável que o “despertar” gótico tenha 
se iniciado na Inglaterra, ao mesmo tempo que o 
jardim-paisagem (comumente chamados de jardim 
inglês, em oposição ao formalismo geométrico do 
jardim francês) florescia nos castelos da aristo-
cracia britânica. A residência de Horace Walpole 
—Strawberry-Hill (1764)— projetada na beira 
do Tâmisa, assim como a casa e a capela do jardim 
Wörlitz, do príncipe alemão Leopold Friedrich 
Franz von Dessau (1773), são exemplos desse re-
vival coevo à escrita do ensaio de Goethe sobre a 
catedral de Estrasburgo e ainda presentes no imagi-
nário cultural de princípios do século xix. A pro-
pósito, motivos góticos são frequentes nos poemas 
do Urfaust e na segunda parte do Fausto. 

49.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vi-
da: poesia e verdade. 608. 

50.  Johann Wolfgang von Goethe, Von deutscher 
Baukunst. In Goethe Werke. Band 12 (Schriften 
zur Kunst und Literatur). Hamburger Aus- 
gabe. (München: Deutsche Taschenbuch Verlag, 
2000), 179.

51.  O sistema de classificação de Riegl estabe- 
lece uma perspectiva similar quanto ao entendi-
mento de “monumento” na sociedade moderna. 
A arquitetura foi “erguida para o específico pro-
pósito de manter ações ou eventos únicos (ou 
uma combinação dos mesmos) vivos nas men-
tes das gerações futuras”. Cf. Alois Riegl, Der 
moderne Denkmalkultus, sein Wesen und seine 
Entstehung, 21. 



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

222 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Renascimento Italiano. Goethe registrou em sua autobiografia esse “retorno” do 
gótico circunscrito numa chave positiva, ao contrário daquela firmada —sobre-
tudo nos séculos XVI e XVII— nas categorias “desarmônico” e “indeterminado”, 
entre outras:

Quando vejo que, em tempos mais recentes, a atenção se voltou novamente 
a esses objetos [catedrais góticas] e que a afeição, ou mais, que a paixão por 
esses assuntos começou a ressurgir e a florescer; quando vejo, hoje, jovens 
talentosos —e completamente arrebatados por essa obra— dedicarem incon-
dicionalmente suas forças, seu tempo, seu cuidado e sua fortuna a esses monu-
mentos de um mundo pretérito, fico então feliz de perceber que havia um 
valor naquilo que eu um dia tanto quis e desejei.52

Esse entusiasmo ainda transparece na conversa com Eckermann, na qual 
se assegura o fascínio da arquitetura gótica construída na Alemanha.53 O gótico 
representava o desenvolvimento de uma época artística que o Norte da Europa 
praticou e vivenciou de forma plena. Havia no estilo “algo de grandioso, algo 
sentido profundamente, refletido, elaborado e oculto” que corroborava relações 
cujos efeitos eram “irresistíveis”.54 Esse florescimento gradual da arquitetura gótica 
havia sido examinado, como sabemos, no artigo sobre a catedral de Estrasburgo e 
retornou ainda, em 1823, no texto dedicado igualmente a uma catedral da cidade 
de Colônia (Img. 3).

A leitura que Goethe fez da catedral de Colônia é, a título de conjectura, 
mais equilibrada do que as representações da arquitetura imaginadas no ímpeto 
juvenil e transparecidas sob o signo da arte produzida de acordo com o gênio 
criativo ou dependente da subjetividade. A citação no texto de 1823 dos Cours 
d’Architecture,55 obra do arquiteto francês Jacques François Blondel, assoma por 
um lado o pragmatismo dessa interpretação e, por outro, atesta o entendimento 
goethiano acerca das questões estéticas iniciadas em seu artigo de 1772, isto é, 
que o belo no gótico reside na interação compensativa e coesa entre as partes e o 
todo que configura outras categorias como a proporção e a harmonia:56

Olhamos com agrado para certas massas daquelas construções góticas, cuja 
beleza parece e é perceptível como decorrida da simetria e da produção do 
todo com as partes e das partes entre si, independentemente dos horríveis 
adornos, com os quais ela é escondida e apesar deles. Mas, o que mais nos 
deve convencer é o fato de que quando investigamos com exatidão essas 
massas encontramos no todo as mesmas proporções dos edifícios que, cons-
truídos segundo as regras da boa arquitetura, nos oferecem tanto prazer na 
contemplação”.57

52.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vida: 
poesia e verdade, 464. 

53.  Johann Peter Eckermann, Conversações com 
Goethe nos últimos anos de sua vida: 1823-1832, 64. 

54.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 237.

55.  Os Cours d’Architecture de Blondel foram pu-
blicados em doze pequenos volumes, de 1771 até 
1777. Curiosamente, Blondel não chegou a con-
cluir a obra, deixando-a a cargo de Pierre Patte 
que possuía conhecimento suficiente da história 
e técnica da Arquitetura. Cf. Robin Middleton, 
“Jacques François Blondel and the ‘Cours d’Ar-
chitecture’”. Journal of the Society of Architectural 
Historians vol. 18, no. 4 (Dec. 1959): 140-148, 
https://doi/10.2307/987903. 

56.  O autor do Werther esclarece, no ensaio de 
1823, que a noção de proporção já havia apare-
cido nas entrelinhas do texto sobre a catedral de 
Estrasburgo: “a mesma coisa que o arquiteto fran-
cês confessa e sustenta, após medidas e observações 
cuidadosas, nós percebemos de modo inconscien-
te”. Cf. Johann Wolfgang von Goethe, Escritos so-
bre arte, 238. 

57.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 238. 



Esdras Arraes

223H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Imagem 3. Catedral de Colônia. Foto do autor, em 30 de janeiro de 2020.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

224 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Antes de discorrer sobre o significado da catedral de Colônia dentro da 
abordagem estética elucidada no ensaio de 1823, convém situar o leitor, embora 
rapidamente, nas temporalidades essenciais do projeto e no estado fisionômico 
daquele monumento na época. A construção iniciou em 1248 conforme os 
empenhos de Conrado, o Grande.58 Em razão de guerras contínuas e outros con-
flitos sociopolíticos, a obra foi suspensa em 1559. Em 1815, quando Goethe revi-
sitou a cidade, a execução do projeto continuava e somente o coro, o altar-mor e 
partes das naves laterais estavam concluídos. A fachada principal encontrava-se 
incompleta, bem como as torres sineiras não haviam sido erguidas com todo seu 
esplender e altura. Esse cenário de não-conclusão (Img. 4), ou de “ruína” como 
considerou Goethe (“afinal, uma obra incompleta é como uma obra destruída”),59 
estimulou sua imaginação a denominar, em tom metafórico, aquela gigantesca 
estrutura de pedra como o “conto da torre de Babel” implantada na beira do 
Reno, a qual, embora alçada ao firmamento, ia muito além de suas reais possibi-
lidades concretas de realização. O término do projeto, que ocorreria nas últimas 
décadas do século xix, seria guiado por meio dos desenhos de Sulpiz Boisserée 
e publicados, entre 1821 e 1831, sob o título de Ansichten, Risse und Einzelne 
Theile des Doms von Köln.60

58.  Sulpiz von Boisserée, Selbstbiographie, 
Tagebücher und Briefwechsel (Zweiter Band. 
Stuttgart: Cota, 1862), 1. 

59.  Johann Wolfgang von Goethe, De minha vida: 
poesia e verdade, 748. 

60.  Sulpiz von Boisserée, Ansichten, Risse 
und Einzelne Theile des Doms von Köln, mit 
Ergänzugen nach dem Entwurf des Meisters, ne-
bst Untersuchungen über die alte Kirchenbaukunst 
und vergleichenden Tafeln ihrer vorzüglichsten 
Denkmale (Stuttgart: Cotta’schen Buchhandlung, 
1823). 

Imagem 4. Estado material da catedral de Colônia no ano em que Goethe visitou a cidade. Desenho retirado de Sulpiz Boisserée, Ansichten, Rissen 
und Einzelnen Theilen des Doms von Köln (Stuttgart, Cotta’schen Buchhandlung, 1823), Pl. II. Disponível em www.gallica.bnf.fr. Acesso em 7 fev. 
2020. Domínio comum. 



Esdras Arraes

225H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

As Ansichten (“vistas”) se compõem de 18 imagens do projeto idealizado 
por Boisserée para a conclusão da catedral de Colônia. O movimento de leitura 
das escalas parte do todo ao particular: se inicia com um panorama de implan-
tação da catedral no contexto urbano, passando por desenhos arquitetônicos 
próprios do edifício até o detalhamento de colunas, janelas e ornamentos pen-
sados em estilo gótico (Img. 5). A primeira folha inclui uma paisagem da cidade 
composta pelo rio Reno, os principais edifícios, pináculos de igrejas e a catedral 
inacabada. O catálogo reúne plantas, fachadas, dois cortes, detalhes das colunas 
com seus respectivos ornamentos, estudos de vitrais coloridos (Img. 6) e uma 
vista interior (Img. 7). O projeto circulou em importantes centros artísticos da 
Alemanha, como Frankfurt, Berlim, Hamburgo, Stuttgart, Dresden e Leipzig. 
É bem provável que Boisserée se valeu da leitura continuada da documentação 
medieval, encontrada no convento das clarissas de Colônia, para dar forma ao 

Imagem 5. Pormenores arquitetônicos da fachada da catedral de 
Colônia. Figura retirada de Sulpiz Boisserée, Ansichten, Rissen 
und Einzelnen Theilen des Doms von Köln (Stuttgart, Cotta’schen 
Buchhandlung, 1823), Pl. XV. Disponível em www.gallica.bnf.fr. 
Acesso em 7 fev. 2020. Domínio comum.  

Imagem 6. Vitrais projetados. Imagem retirada de Sulpiz Boisserée, 
Ansichten, Rissen und Einzelnen Theilen des Doms von Köln (Stuttgart, 
Cotta’schen Buchhandlung, 1823), Pl. XII. Disponível em www.gallica.
bnf.fr. Acesso em 7 fev. 2020. Domínio comum.  



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

226 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

projeto.61 Outros exemplares da arquitetura gótica espalhados na Europa62 tam-
bém lhe serviram de modelo. Uma carta trocada com Carl Ritter, transcrita por 
Karl Simon, dá a ver uma pessoa interessada na forma e nos elementos decorati-
vos da catedral de Burgos, situada na Espanha.63 

O contato entre Goethe e Boisserée foi mediado por um amigo em 
comum, Carl Friedrich Reinhard, apreciador dos trabalhos pictóricos da catedral 
de Colônia. Em maio de 1811, Boisserée visitou o poeta em Weimar portando o 

61.  Renate Mattick, Drei Chorbücher aus dem 
Kölner Klarissenkloster im Besitz von Sulpiz 
Boisserée. Wallraf-Richartz-Jahrbuch vol. 59 
(1998): 59-101. 

62.  De acordo com David B. Brownlee, na passa-
gem entre 1803 e 1804, Sulpiz, seu irmão Melchior 
e o amigo Johann Baptist Bertram viajaram para 
Paris sob a tutela de Friedrich Schlegel. O obje-
tivo da viagem consistia em captar a essência da 

Imagem 7. Vista interior da catedral 
de Colônia. Desenho extraído de 
Sulpiz Boisserée, Ansichten, Rissen 
und Einzelnen Theilen des Doms 
von Köln (Stuttgart, Cotta’schen 
Buchhandlung, 1823), Pl. XVI. 
Disponível em www.gallica.bnf.fr. 
Acesso em 7 fev. 2020. Domínio 
comum.  



Esdras Arraes

227H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

catálogo dos desenhos, os quais ampliaram o horizonte interpretativo de Goethe 
com respeito à dimensão objetiva da arte e sua vertente subjetiva. Ainda que 
parecesse inviável naquele momento a realização definitiva da obra, as plantas, 
as elevações e os ornamentos gravados nas Ansichten atuaram como um ponto 
de viragem da forma pretendida para a catedral, pois reuniam a leitura moderna 
sobre o gótico sem relegar as formas primevas inerentes do estilo. Os desenhos 
de Boisserée, combinados com a obra inacabada, provocaram um efeito positivo 
em Goethe. Ambos os objetos estimularam sua imaginação a criar uma repre-
sentação definitiva da catedral. Para o poeta, a produção artística não deveria 
valorizar a dimensão objetiva em detrimento da subjetividade, senão, como 
desenvolvido na segunda seção deste artigo, a arte se forma a partir da afinidade 
dos dois âmbitos.

As gravuras de Boisserée possibilitaram que o “informe” obtivesse uma 
“forma”. Esse princípio, em certa medida metodológico da poética goethiana, 
se encontra nas entrelinhas do artigo de 1823, sobretudo na declaração: “igual-
mente as impressões das provas da vista lateral e o desenho do esboço da frente 
me auxiliaram a constituir, sob certo aspecto, a imagem em minha alma”.64 “Dar 
forma ao informe” apareceu literalmente num poema dedicado ao meteorolo-
gista inglês Luke Howard, autor de um estudo sobre as nuvens admirado por 
Goethe.65 O poema, intitulado “Camarupa” —a deusa indiana que brinca de 
moldar as nuvens em contornos singulares—, recita: “Howard, homem clarivi-
dente, com sua doutrina ensinou a gente. O que o céu não retém e o sentido não 
vê. Ele primeiro o fixa, e enfim lê, dá forma ao informe, seu domínio, o seu domí-
nio estreita...” (grifo do autor).66

Curiosamente, a cena “Alta região montanhosa” do segundo Fausto se 
ambienta num cenário nebuloso. O monólogo inicial alude o princípio estético 
de “dar forma ao informe”, referindo-se à capacidade do espírito humano de con-
ceber aparência à arte. Fausto pairava melancólico sob uma nuvem descrevendo 
os efeitos sublimes da montanha e da metamorfose rápida que as nuvens confe-
riam a si mesmas:

Piso meditativo as bordas destes cimos,
Abandonando a nuvem que tão suavemente
Por sobre a terra e mar à luz do sol me trouxe.
De mim se afasta aos poucos, sem que se desmanche.
De sua massa enfunada o rumo ao Leste tende,
E segue assombrado o meu olhar a rota.
Divide-se em seu curso e ondeante, multiforme,
Adquire um molde. – Sim! A vista não engana!67

arquitetura gótica parisiense segundo a interpre-
tação romântica da literatura e da arte em geral. 
Eles voltaram para a Alemanha passando por 
Colônia e ali se juntaram com Schelgel, o qual 
legou o relato de suas experiências estéticas com 
o gótico em Briefe aus einer Reise. Cf. David B 
Brownlee, “Neugriechisch/Néo-Grec: the German 
vocabular of French Romantic architecture”. 
Journal of the Society of Architectural Historians 
vol. 50, no. 1 (Mar., 1991): 18-21. https://
doi/10.2307/990543. 

63.  Karl Simon, Ein Brief von Sulpiz Boisserée. 
Wallraf-Richartz-Jahrbuch (1924-1934) vol. 5 
(1928): 168-170. 

64.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 242. 

65.  Goethe tomou conhecimento da pesquisa de 
Howard em 1818, logo depois de sua segunda visi-
ta à catedral de Colônia. 

66.  Johann Wolfgang von Goethe, “Camarupa”, 
In Johann Wolfgang von Goethe Werke. Band I 
(Gedichte und Epen I). Hamburger Ausgabe. 
(München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 
2000), 350. 

67.  Johann Wolfgang von Goethe, Fausto: uma 
tragédia – segunda parte, trad. Jenny Klabin Segall 
(São Paulo: Editora 34, 2011), 464.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

228 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

A leitura do catálogo fez com que o autor do Werther devotasse tempo 
à pesquisa de outros exemplares da arquitetura gótica na Alemanha. O estudo 
recebeu nova luz quando a planta original da catedral de Colônia foi encontrada 
pelo arquiteto Georg Moller.68 A este propósito, parece-me que a dimensão his-
tórica da arquitetura é outra componente que direciona a narrativa do ensaio de 
1823. E como deixa transparecer o discurso do texto, vinculada à historicidade 
do objeto está a noção de ruína.69 Nesse estado, a arquitetura emite o conflito 
entre o trabalho humano e o “tempo silencioso e potente que não respeita nada”.70 

Expõe-se visualmente a tensão da matéria com a potência do infinito. Mesmo 
edifícios acabados nalguma cronologia sentiram o efeito do tempo, que dirá de 
uma “intenção” arquitetônica a espera de uma forma definitiva, como a catedral 
de Colônia, submetida aos desígnios inexoráveis do deus Cronos?

A ruína da catedral, ou sua procura por uma fisionomia, exerceu um efeito 
sublime em Goethe de surpresa, fascínio e susto.71 Repete-se a sensação viven-
ciada no exemplar de Estrasburgo, uma experiência que invade o espírito elevan-
do-o a um estado de grandeza, terror e susto. Sabe-se que a noção de sublime 
do texto de 1772 converge com a exposição teórica do tratado de Longino. No 
artigo de 1823, o sublime continua a assumir as proposições longinianas, mas 
sem relegar os conceitos discriminados por Edmund Burke em seu Philosophical 
Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful,72 trabalho publi-
cado em 1756.

De acordo com Rosario Assunto, quando cita Burke, uma das caracte-
rísticas de uma obra sublime é o não acabamento, a ausência de uma definição 
formal.73 Sobre esse aspecto Burke escreve: “vejo, muitas vezes, nos esboços ina-
cabados de desenhos algo que me agrada mais do que o desenho mais bem-aca-
bado”.74 Isso ocorre em razão de o “inacabado” despertar a imaginação, quando 
busca “a promessa de algo a mais e não se contenta com o presente objeto dos 
sentidos”.75 Não se sabe se Goethe leu Philosophical Enquiry. Contudo, não nos 
surpreende a proximidade dessa dimensão do sublime —o inacabado— quando 
o poeta descreve o estado da catedral de Colônia como dispositivo que estimula 
a imaginação.76

O poeta conclui seu artigo com uma sensibilidade arrojada, fazendo refe-
rência à vida intelectual e artística como um processo de formação (Bildung) 
do homem, à maneira da Urpflanze (planta original) considerada em seu Die 
Metamorphose der Pflanfzen.77 Ele evoca seu artigo de juventude, escrito sob o 
estímulo de um espírito tempestuoso, mas consciente das teorias e críticas que 
estavam ali redigidas. O ato de rememorar fez reviver a noção de arte e natureza 
basilares à interpretação do gótico da catedral de Estrasburgo: “eu tinha sentido 
as proporções internas do todo, eu percebi igualmente o desenvolvimento dos 
adornos particulares, justamente a partir do todo”. Os desenhos de Boisserée, que 

68.  Georg Moller é o autor de Denkmähler der 
deutschen Baukunst (“Monumentos da arquitetura 
alemã”), obra dividida em quatro volumes que ca-
talogam os remanescentes da arquitetura gótica da 
Alemanha. Goethe menciona no seu ensaio o inte-
resse de Moller sobre os objetos góticos. Cf. Johann 
Wolfgang von Goethe, Escritos sobre arte, 240. 

69.  Georg Simmel, leitor das obras de Goethe, 
interpretou a ruína sob determinados aspectos à 
semelhança do poeta. Para o filósofo alemão, na 
ruína transparece a supressão da matéria em favor 
do tempo. Este transforma a obra de arte na apre-
sentação de sua própria expressão, assim como an-
tes o homem se serviu do tempo como material ou 
componente da arte. A ruína seria, portanto, o ob-
jeto assumindo sua condição de tempo. Cf. Georg 
Simmel, “The ruin”. The Hudson Review vol. 11, 
no. 3 (Fall 1958): 379-385.

70.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 241. 

71.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 242. 

72.  Por questões de método, optou-se em utilizar a 
tradução de Daniel Moreira Miranda. 

73.  Rosario Assunto, Naturaleza y razón en la 
estética del setecientos, trad. Zósimo González 
(Madrid: Visor, 1989), 32. 

74.  Edmund Burke, Investigação filosófica sobre a 
origem de nossas ideias do sublime e da beleza, trad. 
Daniel Moreira Miranda (São Paulo: EDIPRO, 
2016), 82. 

75.  Edmund Burke, Investigação filosófica sobre a 
origem de nossas ideias do sublime e da beleza, 82. 

76.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 240. 

77.  Johann Wolfgang von Goethe, Die 
Metamorphose der Pflanzen, In Johann 
Wolfgang von Goethe Werke. Band XIII 
(Naturwissenchaftliche Schriften I). Hamburger 
Ausgabe. (München: Deutscher Taschenbuch 
Verlag, 2000), 64-101. 



Esdras Arraes

229H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

expõem a completude volumétrica e os pormenores decorativos, corroboravam 
os conceitos de arte firmados na juventude. Assim, fechava-se um ciclo de refle-
xões sobre a arquitetura gótica para “tornar corretamente visível e penetrante a 
diferença entre os primeiros germes e o último fruto”.78

Considerações finais

Os três ensaios de Goethe considerados sobre diferentes pontos de vista, seja 
abrangendo questões filosóficas e literárias, ou relendo-os a partir de fundamen-
tações históricas, demonstram a positiva conexão entre poesia e arquitetura. A 
tectônica possui um discurso visual inerente ao projeto e à forma, mas que carece 
de decodificação literária a fim de conferir entendimento ao objeto. Disso decor-
rem os tratados escritos desde a Antiguidade voltados a transcrever os “sentidos 
da pedra”, como se expressou o poeta alemão na epígrafe citada no início deste 
artigo que forjou, inclusive, o seu título.

Uma premissa que perpassa os ensaios se refere à arquitetura como arte 
não limitada à matéria. Sua essência contém a dimensão sensível percebida no ato 
de contemplar ou de se movimentar no espaço criado. A visão se sobressai diante 
dos outros sentidos em muitos dos escritos literários e científicos produzidos por 
Goethe. Mediado pelo olhar, Werther captou a atuação do pequeno mundo na 
formação da natureza, da totalidade do mundo empírico e sensível. Em Doutrina 
das Cores é o aspecto fenomenológico da visão que configura as diferentes tona-
lidades cromáticas, em vez de serem determinadas por cálculos matemáticos 
apregoados pela física de Newton. E foi justamente a partir desse sentido que o 
jovem estudante de Direito em Estrasburgo apreendeu o efeito do estilo gótico da 
catedral em seu espírito: “Mas, com que sentimento inesperado fui surpreendido 
pela visão quando cheguei diante dela (catedral)”.79 Para Goethe, com o olhar 
o homem está apto a sentir e representar o efeito sublime na arte —esse pathos 
que acompanha os versos de Fausto— a assimetria da catedral de Estrasburgo e o 
estado inacabado do exemplar de Colônia.

Mas a arquitetura é também espaço. Disso o poeta não tem dúvida, como 
contam suas vivências narradas em Poesia e Verdade e nas cartas escritas durante o 
Grand Tour na Itália. Nesse aspecto, a interpretação visual parece restringir a per-
cepção humana à exterioridade. A fim de captar o significado espacial da arqui-
tetura, o homem deve “dançar”, isto é, movimentar-se em lugares estreitos que se 
ampliam inesperadamente. Com o movimento, o efeito do edifício sobre o corpo 
é o da variedade. Muitos teóricos e críticos de arte dos Setecentos e Oitocentos 
reconheceram o papel da “variedade” no âmbito estético da arquitetura gótica, 
da pintura de paisagem e dos jardins, principalmente aqueles chamados de jar-
dim-paisagem (Landschaftsgarten) ou jardins pintorescos. Dentro desse universo 

78.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 243. 

79.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 43.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

230 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

literário, pode-se mencionar os Cours d’Architecture de Blondel indicado no texto 
de 1823, o ensaio de Salomon Greßner intitulado Landschaftsmalerei e o polê-
mico trabalho do arquiteto inglês William Chambers, A dissertation on Oriental 
Gardening, dedicado aos jardins chineses como modelos de imitação.

Os ornamentos da catedral de Estrasburgo, a dupla ficção da arquitetura 
e os detalhes decorativos das gravuras de Boisserée, formam uma variedade de 
objetos imprescindíveis à configuração do todo arquitetônico. Esses dois polos 
constitutivos da arte são também, para Goethe, intrínsecos à natureza. Aquela 
natureza celebrada pelo jovem poeta em Estrasburgo se encontra ainda matizada 
no estilo gótico da catedral de Colônia. Ambos os monumentos representavam 
a história e a cultura dos antepassados nórdicos transmitidas à posteridade como 
símbolo de liberdade. Liberdade das preceptivas geométricas clássicas, pois suas 
formas orientavam-se pela harmonia e a proporção do “particular que está sub-
metido eternamente ao universal”.80

Bibliografia

Allert, Beate. “Goethe and the visual arts”. In The Cambridge Companion of 
Goethe, editado por Lesley Sharpe. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2002, 193-206.

Arraes, Esdras. “A apreensão sensível da natureza em Goethe e Humboldt”. 
Paisagem e Ambiente, no. 42 (julho 2019): 11-22, https://doi.
org/10.11606/issn.2359-5361.v0i42p11-22

Assunto, Rosario. Naturaleza y razón en la estética del setecientos, trad. 
Zósimo González. Madrid: Visor, 1989.

Boisserée, Sulpiz von. Ansichten, Risse und Einzelne Theile des Doms 
von Köln, mit Ergänzugen nach dem Entwurf des Meisters, nebst 
Untersuchungen über die alte Kirchenbaukunst und vergleichenden Tafeln 
ihrer vorzüglichsten Denkmale. Stuttgart: Cotta’schen Buchhandlung, 
1823.

Boisserée, Sulpiz. Selbstbiographie, Tagebücher und Briefwechsel. Zweiter 
Band. Stuttgart: Cota, 1862.

Bornheim, Gerd. “Filosofia do romantismo”. In O romantismo, organizado 
por Jacó Guinsburg. 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 2013, 75-111.

Brownlee, David B. Neugriechisch/Néo-Grec: the German vocabular of 
French Romantic architecture. Journal of the Society of Architectural 
Historians vol. 50, no. 1 (Mar., 1991): 18-21.

80.  Johann Wolfgang von Goethe, Escritos sobre 
arte, 255. 

https://doi.org/10.11606/issn.2359-
https://doi.org/10.11606/issn.2359-


Esdras Arraes

231H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Burke, Edmund. Investigação filosófica sobre a origem de nossas ideias do 
sublime e da beleza, trad. Daniel Moreira Miranda. São Paulo: edipro, 
2016.

Choay, Françoise. L’allégorie du patrimoine. Paris: Ed. du Seuil, 1992. 
Eckermann, Johann Peter. Conversações com Goethe nos últimos anos de sua 

vida: 1823-1832, trad. Mario Luiz Frungillo. São Paulo: Editora Unesp, 
2016.

Fariello, Francesco. La arquitectura de los jardines: de la Antigüedad al siglo 
xx. Barcelona: Reverté, 2008.

Galé, Pedro Fernandes. “Em torno do olhar: a formação do método morfo-
lógico de Goethe”. Dissertação de mestrado, Universidade de São Paulo, 
2009.

Goethe, Johann Wolfgang von. Phillip Hackert. Biographische Skisse, meist 
nach dessen eigenen Anfässen entworfen von Goethe. Tübigen: I. G. 
Cottaischen Buchhandlung, 1811. 

Goethe, Johann Wolfgang von. “Camarupa”. In Johann Wolfgang von Goethe 
Werke. Band I (Gedichte und Epen I). Hamburger Ausgabe. München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 2000, 350.

Goethe, Johann Wolfgang von. “Von deutscher Baukunst”. Em Goethe 
Werke. Band XII (Schriften zur Kunst und Literatur). Hamburger 
Ausgabe. München: Deutsche Taschenbuch Verlag, 2000, 179.

Goethe, Johann Wolfgang von. Die Metamorphose der Pflanzen. In Johann 
Wolfgang von Goethe Werke. Band XIII (Naturwissenchaftliche Schriften 
I). Hamburger Ausgabe. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 
2000, 64-101.

Goethe, Johann Wolfgang von. As afinidades eletivas, trad. Erlon José 
Paschoal. São Paulo: Nova Alexandria, 2008. 

Goethe, Johann Wolfgang von. Escritos sobre arte. 2. ed. São Paulo: 
Humanitas, 2008.

Goethe, Johann Wolfgang von. Os sofrimentos do jovem Werther, trad. Erlon 
José Paschoal. São Paulo: Estação Liberdade, 2009.

Goethe, J. W. Fausto: uma tragédia – segunda parte, trad. Jenny Klabin 
Segall. São Paulo: Editora 34, 2011.

Goethe, Johann Wolfgang von. Viagem à Itália, trad. Wilma Patricia Maas. 
São Paulo: Editora Unesp, 2017.

Goethe, Johann Wolfgang von. De minha vida: poesia e verdade, trad. 
Maurício Mendonça Cardozo. São Paulo: Editora Unesp, 2017.

Herder, Johann Gottfried von. “Vom Erkennen und Empfinden”. In Werke, 
editado por Regine Otto. Band 2. Berlin und Weimar: Bibliothek 
Deutscher Klassiker, 1978, 347.



Os sentidos da pedra: Goethe e a arquitetura em três tempos

232 H-ART. No. 10. Enero-Abril 2022, 331 pp. ISSN: 2953-2263 e-ISNN 2590-9126. 207-232

Lavater, Johann Caspar. Essay on Physiognomy: also one hundred physiogno-
mical rules, taken from a posthumous worked by J. C. Lavater. London: 
Ward, 1875. 

Longino. Do sublime, trad. Filomena Hirata. São Paulo: Martins Fontes, 
1996.

Lukács, Georg. Goethe y su época. Barcelona: Grijalbo, 1968.
Mattick, Renate. “Drei Chorbücher aus dem Kölner Klarissenkloster im 

Besitz von Sulpiz Boisserée”. Wallraf-Richartz-Jahrbuch vol. 59, (1998): 
59-101. 

Middleton, Robin. “Jacques François Blondel and the ‘Cours d’Architec-
ture’”. Journal of the Society of Architectural Historians vol. 18, no. 4 (Dec. 
1959): 140-148. 10.2307/987903

Molder, Maria Filomena. O pensamento morfológico de Goethe. Lisboa: 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1995.

Mücke, Dorothea von. “Beyond the paradigm of representation: Goethe on 
Architecture”. Grey Room, no. 35 (Spring 2009): 6-27. 

Riegl, Alois. Der moderne Denkmalkultus, sein Wesen und seine Entstehung. 
Wien und Leipzig: W. Braumüller Verlag, 1903.

Robson-Scott, W.D. “Georg Forster and the Gothic Revival”. The Modern 
Language Review vol. 51, no. 1 ( Jan. 1956): 46-48, https://doi.
org/10.2307/3718258.

Schlegel, Friedrich von. Geschichte der alten und neuen Literatur. Erster Teil. 
Berlin: Verlegt von M. Simion, 1841.

Schlegel, August W. Doutrina da arte: cursos sobre literatura bela e arte, trad. 
Marco Aurélio Werle. São Paulo: Edusp, 2014.

Simmel, Georg. “The ruin”. The Hudson Review vol. 11, no. 3 (Fall 1958): 
379-385.

Simon, Karl. “Ein Brief von Sulpiz Boisserée”. Wallraf-Richartz-Jahrbuch 
(1924-1934) vol. 5, 1928: 168-170. 

Trotha, Hans von. Der Englischer Garten: eine Reise durch seine Geschichte. 
Berlin: Klaus Wagenbach Verlag, 1994.

Werle, Marco Aurélio. “Vida e poesia em Goethe”. Palestra no ccbb 
Pensamentos Instigantes, September 9, 2005.

Werle, Marco Aurélio. “Introdução”. In Escritos sobre arte, escrito por Johann 
Wolfgang von Goethe. 2. ed. São Paulo: Humanitas, 2008.

Wilpert, Gero von. Goethe-Lexikon. Stuttgart: Kröner, 1998.


	_gjdgxs

