
LA MÚSICA DEL CARIBE 
COLOMBIANO DURANTE LA 

GUERRA DE INDEPENDENCIA 
Y COMIENZOS DE LA REPUBLICA* 

Adolfo González Henríquez 
 

Antes de comenzar: la elocuencia de un incidente 

Hacia finales del siglo XVIII la música de los sectores populares costeños 
se encontraba al margen de los acontecimientos oficiales y de los salones 
elitistas, cosa que en modo alguno la colocaba por fuera del alcance de la 
Santa Inquisición y, en términos más generales, de las prohibiciones 
dictadas por una cultura occidental moralista e intolerante. Así como 
desde los comienzos mismos del tráfico negrero fueron perseguidos los 
cabildos y las ceremonias rituales de los esclavos (1), a finales del siglo 
XVIII se vieron sometidos a los rigores de la reglamentación oficial y 
eclesiástica ciertos eventos musicales y bailables de los sectores populares 
conocidos como los bundes y fandangos. 

Gregorio Molleda y Cherque, obispo de Cartagena entre 1722 y 1740, 
prohibió los bundes con poca fortuna (2), y, posteriormente, también lo 
hizo su sucesor Manuel de Sosa y Betancourt (3), seguramente con igual 
suerte, como lo sugiere el hecho de que el sucesor de éste se vio 
obligado a volver a prohibir terminantemente estas festividades según 
informe del 12 de Diciembre de 1768 (4). El Rey de España se dirigió 
entonces al Gobernador de Cartagena, Gregorio de la Sierra, ordenándole 
realizar una investigación de los hechos, según documento fechado 25 de 
Octubre de 1769: 

En carta de 12 de Diciembre próximo pasado, dio cuenta el Reverendo Obispo de esa 
Diócesis, de la visita que ha hecho de toda ella, expresando entre otras cosas que por 
los muchos excesos que ocasionaban los bailes y fandangos (que allí llaman bundes) 
los prohibió absolutamente con excomunión mayor en toda la 

* Este ensayo forma parte de una investigación más amplia que el autor desarrolló bajo los 
auspicios de Colciencias y la Universidad del Norte, Barran quilla. Constituye la versión 
preliminar de un capítulo de su tesis de Magister en Sociología de la cultura. El autor desea 
agradecer la colaboración de Gustavo Bell Lemus, Alfredo Gómez Zurek y Jaime Abello Banfi. 
Asistente de investigación: Hernando Parra. 

1. URUETA. Citado por DAVIDSON (1970, Tomo E, p. 58) HERNÁNDEZ DE ALBA (1958 p.28). 
2. DAVIDSON (1970, Tomo II, p. 57). 
3. CORRALES 1898, Tomo I, p. 453 
4. ÁLZATE 1980. p. 28 

85



 
Baile caribeño. Dibujo de Sergio Tru-
jillo. 

Ilustración de Daniel II. 

Diócesis, reiterando la misma prohibición, que a este fin promulgan sus dos 
antecesores Don Gregorio Molleda, y Don Manuel de Sosa y Betancourt, que 
igualmente reconocieron las inconsecuencias y pecados que se originaban en 
semejantes diversiones por si inhonestas. Y habiéndose visto en mi Consejo de 
Indias con lo que dijo mi fiscal, y consultándome sobre ello, he resuelto me 
informéis con justificación como os lo mando, el modo como se ejecutan en esa 
Provincia los referidos bailes y fandangos, si interviene en ellos alguna torpe o 
deshonesta circunstancia que sea peculiar y característica de semejante diver-
sión, y cual y en qué consiste (5). 

El Gobernador contestó mediante informe del 18 de mayo de 1770: 

Señor: los bailes o fandangos llamados Bundes sobre V. M. por su Real Cédula 
de 25 de Octubre último me manda informe, se reducen a una rueda, la mitad de 
ella toda de hombres, y la otra mitad toda de mujeres, en cuyo centro, al son de 
un tambor y canto de varias coplas a semejanza de lo que se ejecuta en Vizcaya, 
Galicia y otras partes de esos Reinos, bailan un hombre y una mujer, que mu-
dándose a rato proporcionado por otro hombre y otra mujer, se retiran a la rue-
da, ocupando con la separación apuntada el lugar que les toca, y así sucesiva-
mente alternándose, no se encuentra circunstancia alguna torpe y deshonesta 
que sea característica de él, porque ni el hombre se toca con la mujer, ni las 
coplas son indecentes. Esta diversión es antiquísima en toda la vasta compren-
sión de este Gobierno, y difícil de contener por la muchedumbre de gentes que 
la acostumbra, y lo distante de los sitios y lugares de los campos donde es más 
común su uso, todo lo cual conociendo ya bien el Reverendo obispo de esta 
ciudad, ha acordado conmigo, que solo se prohiba por las noches en las vísperas 
de días de fiesta, porque no suceda que durando toda ella el citado bunde, se 
queden sin misa al siguiente día los concurrentes, fatigados o descansando de 
la mala noche, como suele ejecutarse (6). 

Como se observa, "esta diversión es antiquísima", por lo cual no 
debe extrañar el testimonio de Carrasquilla en La Marquesa de Yo-
lombó sobre su existencia en 1750 (7), ni el de Jorge Juan y Antonio 
Ulloa sobre el fandango que observaron en Cartagena en 1735 (8). 
Por otra parte, es importante constatar que el texto está sugiriendo 
la existencia de un conflicto entre el poder civil y el eclesiástico, lo 
cual se evidencia en la reconvención tajante que hace la Real Cédula 
de 21 de Octubre de 1770, expedida de acuerdo con el informe antes 
citado: 

He resuelto se expida cédula, rogándose y encargándole (al Reverendo Obispo) 
y recoja cualquier edicto que hubiese publicado, para prohibir los referidos bai-
les y fandangos llamados bundes; y que en lo sucesivo no se propase a prohibir 
con censuras, ni otra pena alguna los festejos o diversiones públicas o particu-
lares, por ser esto ajeno de su jurisdicción eclesiástica y peculiar de la potestad 
civil y política, previniéndole también que en su consecuencia no debió tomar 
por si la posterior resolución de prohibir solamente dichos bailes las noches 
inmediatas a los días festivos, porque esto debisteis hacerlo vos (se refiere al 
Gobernador A.G.H.) y que participo esta mi Real determinación para que la 
tengáis entendida y toméis vos, como os lo mando, las providencias que conside-
réis convenientes en el asunto (9). 

5. CORRALES 1898, Tomo I. p. 453; ÁLZATE 1980. p. 28 
6. URUETA y PIÑERES 1912 p. 401; CORRALES 1898, Tomo I  p. 454 
7. DAVIDSON 1970, Tomo II, p. 63-200-201; CARRASQUILLA 1958, Tomo II, p. 59 
8. DAVIDSON 1970, Tomo II, p. 197 
9. DE LA ROSA, 1975, p. 285 

86



 

Ilustración de Layiya. 

En 1781 el conflicto seguia vivo. Durante ese año el Obispo de Car-
tagena realizó una correría por los pueblos de su Provincia y escribió 
un informe cuyo objetivo más evidente es presionar al poder civil 
contra "la universal relajación y corrupción de costumbres de los 
fieles" (10). Su propósito se vuelve más que transparente cuando 
advierte que: 

Se echa de menos el estimulo de los Jueces Reales sin cuyo auxilio se vuelve 
ilusorio cualquier precepto de los Prelados Eclesiásticos por no entenderse su 
autoridad a la coerción temporal que es el respeto que regularmente induce a 
los subditos a la obediencia y hace recomendables las facultades de aquellos, 
siendo esta también la causa de que se experimente una omisión casi universal 
en cuanto al cumplimiento del precepto anual por mirarse con desprecio la con-
minación de censuras y demás penas de la Iglesia (11). 

Y más adelante carga contra las raices folclóricas de los sectores 
populares costeños representadas en los bundes, alegando que no 
sólo violan las reglamentaciones vigentes sino que éstas están 
erigidas sobre supuestos discutibles y sugiriendo, en medio de todo, 
la existencia de prácticas licenciosas en los contornos aledaños a 
estas fiestas: 

Igual remedio se necesita con los demás estrechos encargos a las Justicias Rea-
les para que celen y eviten en las vísperas de las fiestas los bailes, que vulgar-
mente llaman Bundes, a los menos desde la nueve de la noche en adelante para 
que se consiga que las gentes que asisten a ellos no dejen de oir misa en el si-
guiente día, como frecuentemente acontece, no sólo en los sitios y lugares, sino 
también en las villas y ciudades, sin exceptuar ésta que es la capital de la 
Provincia. Y para la más perfecta inteligencia en éste punto, debe tenerse 
presente que aunque en los bailes se informó a su Majestad el Gobernador Don 

10. Informe 1988, p. 66 
11. Informe 1988, p. 66 

Baile caribeño. Dibujo de Sergio Tru-
jillo. 

 

 

87



 

Ilustración de Daniel II. 

Fernando Morillo en años pasados que eran parecidos a los de los Gallegos, se 
encuentra en unos y otros notables diferencias; porque los bundes comúnmente 
se hacen de noche en las calles, patios o plazas o en los campos. Los que concu-
rren son indios, mestizos, mulatos, negros y zambos, y otras gentes de la 
inferior clase: todos se congregan de montón sin orden, ni separación de sexos, j 
mezclados los hombres con las mujeres, unos tocan, otros bailan y todos cantan 
versos lascivos, haciendo indecentes movimientos con sus cuerpos. En los 
intermedios no cesan de tomar aguardiente y otras bebidas fuertes que llaman 
guarapo y chicha y duran estas funciones hasta cerca del amanecer. Ya se dejan 
considerar las proporciones que hacen para el pecado la obscuridad de la noche, la 
continuación de las bebidas, lo licencioso del paraje, mixturación de los sexos y la 
agitación de los cuerpos, de todo lo cual han de resultar las fatalisimas 
consecuencias que pueden inferirse y de aquí dimana que embriagados los unos, 
entorpecidos los otros y cansados y rendidos de sueño todos o no vayan a misa en la 
mañana siguiente (que es lo más ordinario) o no puedan oiría con la competente 
devoción (12). 

Si los bundes eran o no parecidos a los bailes de los gallegos es cosa 
que hoy no se puede precisar con la escasa información disponible. 
Podría pensarse que el Gobernador Morillo, al hacer su informe, 
tuvo en cuenta más que todo las características de lo que Davidson 
ha llamado "el bunde'de una pareja", baile mestizo al cual atribuye 
origen hispánico (13), y que es distinto del "bunde colectivo", de 
origen africano y que se parece más a lo descrito por el Obispo de 
Cartagena (14). 

De todos modos había una confusión que el poder eclesiástico utili-
zaba de acuerdo con su interés específico que era la prohibición total 
de las fiestas y debemos agregar, a más de dos siglos de distancia, 
que el Obispo seguramente era más perspicaz y malicioso que el 
Gobernador y, por tanto, más certero debió ser su juicio sobre la 
verdadera moralidad de los bundes y fandangos. En el estado actual 
de las investigaciones más vale no ser demasiado concluyente sobre 
el impacto de estas fiestas en el comportamiento sexual de los coste-
ños y, por tanto, en sus "prácticas pecaminosas" que tanto preocu-
paban a curas y colonizadores. Aun cuando pudiera ser cierto que 
las parejas no se tocaban durante el baile mismo, no puede despren-
derse de aquí que se trataba de fiestas "circunspectas" ausentes de 
pecado; por el contrario, el entorno mismo, como señalaba acertada-
mente el Obispo, creaba las condiciones para los efluvios eróticos. 
Y como los conceptos judeo-cristianos de "pureza" y "castidad" 
siempre han sido valores muy relativos en la Costa Atlántica, sobre 
todo para los sectores populares (15), lo más probable es que los 
bundes y fandangos propiciaran encuentros amorosos y todo tipo de 
relaciones entre los sexos, es decir, que constituyeran verdaderas 
'' ocasiones de pecar'' seguramente muy bien aprovechadas. 

Comprobar si eso ocurría es realmente difícil, pero podemos hacer-
nos a una idea del ambiente que se creaba en los "alrededores" de 
los bundes y fandangos costeños recurriendo a lo sucedido en un 
fenómeno semejante como era el bunde en Antioquia, adonde llegó 

12. Informe 1988, p. 67 
13. DAVIDSON, 1970 Tomo II, pp. 57-60 
14. DAVIDSON, 1970 Tomo n, pp. 48-56 
15. POSADA 1987, pp. 5-8 

 

 

88



  

procedente de la Costa Atlántica (16). Un "Poema sobre fiestas de 
Antioquia" con un capítulo titulado "Los Bundes", aparecido en 
1823 y escrito por Sinforoso Villa V., da cuenta de cómo podrían 
haber sucedido ciertas cosas: 

Y los que salen del bunde 
Pasado un rato regresan 
Guardando cierta distancia 
Para no engendrar sospechas; 
Pues muchas cosas que se hacen 
Con la mayor inocencia 
El malicioso severo Con 
rigor las interpreta. 

Varias hijas, de sus madres 
En la confusión se alejan, 
Y después de algunas horas 
Y de muchas peripecias, 
Que son largas de contar 
Y que muy bien se sospechan, 
Tales madres con sus hijas, 
Sin buscarse, al fin se encuentran. 

Más, que al encontrarse estén 
Cual se hallaban estas hembras, 
O que algún cambio de bulto Se 
haya originado de ellas, Es un 
punto muy dudoso Para que 
alguno se atreva A avanzar una 
opinión, Sin que grave su 
conciencia (17). 

 

No hay razones para pensar que los bundes y fandangos costeños 
pudieran resultar menos ardorosos que los antioqueños. Por demás, 
ignoramos la decisión tomada por las autoridades civiles a raíz del 
anterior informe que concluye con la renuncia del Obispo de Carta-
gena puesto que a sus numerosos enemigos "no les ha sido difícil 
triunfar consiguiendo que el Consejo y Audiencia de Santa Fe me 
desairen frecuentemente" (18), lo cual debe leerse como una expre-
sión de la debilidad relativa del poder eclesiástico frente al civil y que 
parece mantenerse como una constante en la región costeña durante 
toda su historia. Cualquiera que ella haya sido, una prohibición más 
no sería sino otra de las tantas reglamentaciones inútiles producidas 
durante el período colonial por la Corona Española, sólo que en este 
caso no se trataba de la inobservancia de los encomenderos sino de la 
fuerza de la cultura vernácula que desobedecía abierta o veladamen-
te estos mandatos imperiales e impotentes. 

Estas constantes prohibiciones de bundes y fandangos son la antesa-
la del siglo XIX en la música de la Costa Atlántica. Algunos de los 
más importantes hechos musicales y folclóricos que se observan en 
esta centuria muy probablemente están presentes en la Costa desde 
mediados del siglo XVIII: un buen indicio de ellos es la narrativa de 

16. DAVIDSON, 1970, Tomo II, p. 53 
17. DAVIDSON 1970, Tomo n, p. 51 
18. Informe 1988. p. 69 

Cumbia. Dibujo de Sergio Trujillo. 

 

89



Tomás Carrasquilla en La Marquesa de Yolombó, donde se cuenta 
que, en los matrimonios de aquella población, una vez terminado el 
opiparo desayuno tradicional para estas ocasiones, principiaban las 
contradanzas y, una vez subido el vino a la cabeza, algunas "damas, 
muy en pie, cantan bundes... con la chispa de la chispa" (19); y 
también "En noches de luna... hacían posa para cantar un bunde... y 
hasta las mamas más seriotas echaban sus puntas de fandango, 
con abraceos y trabas, por ahí con cualquier barbián caprichoso" 
(20), lo cual está muy bien, aun cuando no sea evidente que los 
bundes y fandangos de Carrasquilla coincidan totalmente con los 
costeños de los cuales seguramente provinieron. 

 
Sin embargo, el siglo XIX resulta ser un momento muy particular 
en la música de la Costa Atlántica, como probablemente ocurrió con 
casi toda la música latinoamericana, y es que durante este tiempo 
experimentó el impacto de las contiendas independentistas, de las 
guerras civiles y de las relaciones clientelistas instauradas por los 
partidos políticos, además de seguir viviendo la batalla compleja 
entre autoridades civiles y eclesiásticas, y entre éstas y el resto de 
la población. En el fondo, la música de la Costa Atlántica vivió el 
conflicto entre la cultura dominante y las culturas dominadas, éstas 
luchando por su supervivencia (21) y aquéllas proyectando todo el 
espíritu represivo que, desde comienzos del siglo XIII a raíz de 
eventos como los Consejos de Aviñón y París, impuso su ascetismo 
en Europa proscribiendo la música y la danza en las iglesias, proce-
siones y cementerios (22). Por otra parte, la posibilidad de nuevos y 
mayores espacios de expresión así como de nuevas influencias 
extranjeras (fundamentalmente europeas), hacen pensar en el siglo 
XIX como un momento histórico crucial y sin precedentes en la 
conformación de la cultura sonora de la Costa Atlántica colombiana. 

La síntesis de la identidad: un apunte certero 

Richard Vawell, oficial de la Legión Británica de Bolívar, declaró 
alrededor de 1817 que, en los ejércitos revolucionarios de América 
Latina, la selección de los integrantes de las bandas de guerra se 
hacía con base en la apariencia física de los aspirantes sin tener en 
cuenta las posibles aptitudes musicales por la sencilla razón de pre-
sumirse que todos los criollos tenían talento musical (23). Esta sor-
prendente noticia sintetiza el mayor capital político de los sectores 
populares de la Costa Atlántica colombiana: inscritos en una estruc-
tura de dominación que les discutía no solamente sus reducidas 
condiciones de vida sino, en ocasiones, hasta su calidad de seres 
humanos, sus argumentos para existir debían surgir de su propio 
entorno y, aunque carecían de una mayor tradición de cultura lite-
raria en el sentido europeo de la expresión, contaban con una riquísi- 

19. CARRASQUILLA 1958, Tomo n, p. 59; DAVIDSON 1970, Tomo n, p. 63,114 
20. CARRASQUILLA 1958, Tomo II, p. 61 
21. LEWIS 1987, pp. 1-28 
22. ATTALI 1985, p. 22 
23. DIAZ 1980, p. 120 N. 10 

90



 

ma tradición cultural en el sentido antropológico (24) que les permi-
tía asumir los quehaceres musicales en forma masiva, cosa que 
contribuyó a mantenerlos como grupos sociales dinámicos durante 
todo el siglo XIX, incluso teniendo en cuenta las guerras civiles y los 
conflictos sociales que asolaron a la región costeña durante ese 
período. Algo de esto veremos a continuación... 

Los sonidos de la Independencia 

En la Costa Atlántica, el primer choque de la Guerra de Independen-
cia no fue una batalla entre ejércitos armados sino un conflicto musi-
cal. En efecto, al día siguiente de la declaración de independencia 
absoluta de Cartagena, Don Ignacio Cabero, Presidente de la Supre-
ma Junta de Gobierno, solicitó a Cristóbal Días Merino, Obispo de 
Cartagena, la celebración de una misa con Te Deum como Acción de 
Gracias por la libertad. Como las simpatías políticas del prelado se 
inclinaban hacia la Corona española, contestó a la solicitud diciendo 
que 

desde luego daré mis disposiciones para que... se celebre en la Santa Iglesia 
Catedral... Misa solemne de Rogativa y subcesivamente se canten las letanías 
de los Santos con manifestación de la Majestad sacramentada que a mis 
expensas mantendré todo el día dirigido al único objeto de pedir a Dios 
aplaque su ira a la vez que irritado por vuestras culpas y mire con ojos de 
misericordia esta Ciudad y Provincia... pero de ningún modo puedo 
franquearme a lo que a nombre de la Suprema Junta se sirve V.S. en su oficio 
de hoy... sin apartarme... del Espíritu de la Iglesia y sin hacer un borrón 
indeleble a mi dignidad (25). 

 
Sin embargo, tres días antes el propio Obispo se había comprometido 
a no obstaculizar la acción de la autoridad civil, y la Junta Suprema 
de Gobierno se tomó la molestia de contestarle recordando el prece-
dente e insistiendo en la necesidad de la medida adoptada: 

entre las que ha dictado para el logro de la tranquilidad pública que es tan ur-
gente y de su resorte, ha sido una la de la celebración de la declaratoria de inde-
pendencia con las demostraciones acostumbradas de las que siempre ha sido la 
asistencia con las autoridades a la Misa y Te Deum... 
Si la suprema Junta no considerase que en llevar a efecto la demostración Reli-
giosa que ha pedido... se interesa la tranquilidad pública en gran manera y 
por otra parte no estuviese cierta que habiéndose ya divulgado que se iba a cele-
brar si se omite van a seguirse infaliblemente las más graves alteraciones y 
perjuicios en la misma tranquilidad que se comienza a lograr, desde luego 
convendría en omitir su celebración (26). 

Este conflicto entre la autoridad civil y la religiosa se resolvió en una 
transacción: el Obispo accedió a que se celebrara una misa en la 
Catedral, pero ésta no contó con su presencia ni tuvo la categoría de 
Te Deum "por el feliz éxito... de la declaratoria de independencia" 
sino una menos solemne y significativa: 

Compadecido de la triste situación en que se halla esta ciudad he dispuesto de 
acuerdo con la Suprema Junta se cante... en Nuestra Santa Iglesia Catedral a la 

Rey de cabildo en el Día de Reyes. 

24.LEWIS 1987, pp. 19-20 
25.ARRAZOLA 1967, p. 100 
26. ARRAZOLA 1967, pp. 100-101 

91



hora acostumbrada una Misa solemne de gracia como lo deseo por la completa 
tranquilidad de dicha Ciudad que se ha empezado ya a experimentar (27). 

Con este incidente, que pudiera parecer de opereta a los ojos de un 
observador europeo, rompieron lanzas españoles y criollos en la 
Costa Atlántica durante la Guerra de Independencia. 

Sin embargo, la música de la Guerra de Independencia no se limitó 
a repiques de campanas o coros celestiales. El sonido característico 
de aquellos tiempos que presenciaron el parto de la joven República 
fue un baile muy alegre y adecuado al temperamento del Caribe; la 
contradanza española, el más popular de todos los bailes extranjeros 
que llegaron al país en ese momento, y que, según Carrasquilla, ya 
estaba en los matrimonios de Yolombó a mediados del siglo XVIII: en 
éstos, luego del desayuno tradicional "principiaban el bureo de con-
tradanzas" (28), que eran consideradas como "baile apartado" de 
tal manera que "los galanes no sufrían abrazando viejas, ni ellas se 
sentían en ridículo" (29). Para 1790 se bailaba entre los caleños (30) 
y en 1804 ya estaba firmemente establecida en Bogotá (31). Si la. | 
contradanza gozaba de aceptación en el interior, con mucha más ra-
zón debía estar aclimatada en la Costa, adonde con seguridad llegó  
primero. 

De modo, pues, que la popularidad de la contradanza era algo 
indiscutible en todo el territorio neogranadino al comenzar el siglo | 
XIX. Sin embargo, hay leves indicios documentales que sugieren 
ciertas diferencias interpretativas según las regiones: la magnífica 
obra de Harry C. Davidson, dedicada básicamente al folclor del inte-
rior del país, presenta datos que describen a la contradanza española 
en la ciudad caribeña de Caracas como interpretada de una manera 
alegre y cadenciosa que se calificó como "una poesía de lascivia" 
(32), lo cual coincide con el testimonio del General Posada Gutiérrez 
sobre las fiestas de la Candelaria en Cartagena, donde la contradanza 
gozaba del favoritismo de los jóvenes por su tono alegre (33). Esta 
alegría desenvuelta que se adivina en los relatos sobre la contra-
danza en la Costa Atlántica no aparece en forma unánime en los 
datos que se presentan sobre Bogotá y, curiosamente, Davidson 
alega que ella "era, ante todo, un baile grave" citando los trágicos 
títulos de algunas que se hicieron populares en Bogotá: La Puñalada, 
La Desesperación, La Muerte de Mutis (34). No es necesario, en todo 
caso, desplegar una imaginación fantástica para considerar como un 
hecho el que la versión costeña de la contradanza tuviera cierta ale-
gría y viveza que pudiera estar ausente en su contrapartida cundi-
boyacense. 

Mucho más que música netamente del interior como el bambuco o el 
pasillo, la contradanza española fue uno de los ritmos favoritos del 

27. ARRAZOLA 1967, p. 102 
28. CARRASQUILLA 1958, Tomo II, p. 59 
29. CARRASQUILLA 1958, Tomo II, p. 110 
30. DAVIDSON 1970, Tomo II, p. 114 
31. DAVIDSON 1970, Tomo, p. 114 
32. DAVIDSON 1970, Tomo II, pp. 116-117 
33. POSADA 1929, Tomo II, pp. 195-203 
34. DAVIDSON 1970, Tomo II, p. 116 

92



Ejército Libertador y signó los nuevos tiempos republicanos al con-
vertirse en el llanto de la criatura al nacer; la batalla de Boyacá, 
instante simbólico del nacimiento de Colombia, está asociada con 
toda justicia al alegre sonido de La Vencedora, una hermosa contra-
danza en la cual los oídos avezados de los costeños contemporáneos 
encontrarán a un antepasado del porro (35). Permítase aquí un 
comentario al margen: La Vencedora ocupa un lugar semejante al de 
La Marsellesa, La Bayamesa y La Borinqueña en los conflictos sociales 
de Francia, Cuba y Puerto Rico, respectivamente, es decir, es una 
canción que se funde con el movimiento histórico; en los primeros 
tiempos del periodo republicano tenía el status de himno nacional, 
pero la mentalidad ultramontana de las clases dominantes de 
entonces, sumida en los prejuicios ascéticos y racistas que la 
altiplanicie bogotana manejó hasta hace poco contra la música que 
tuviera cualidades de trópico caribeño, no pudo soportar la idea de 
un himno que no fuera marcial sino bailable y, sobre todo, alegre 
y sensual. 

Retomemos ahora el hilo de la narración. En las fiestas dedicadas a 
celebrar el triunfo republicano de Boyacá, además de La Vencedora, 
sonó con mucha popularidad La Libertadora, contradanza escrita 
especialmente para Simón Bolívar, un elemento caribeño a quien la 
singular movilidad de los tiempos bélicos colocó al frente de un país 
predominantemente andino (36). La pasión que Bolívar mantuvo por 
la música durante toda su vida, su destreza para el baile y su especial 
temperamento convierte el rastreo de sus múltiples andanzas en una 
preciosa fuente de información sobre la cultura musical de las 
clases altas republicanas, muy semejante en toda América Latina. El 
16 de Junio de 1822 se festejó la victoria de Pichincha con un baile en 
la mansión quiteña de Juan Larrea adonde asistieron las mujeres con 
el cabello corto, audaz gesto de corte revolucionario. La escena era 
muy típica: la orquesta estaba conformada por seis indios de librea 
con instrumentos de cuerda y viento; se mantenía el convencionalis-
mo europeo de iniciar los bailes con una polonesa a causa de su 

35. Sobre La Vencedora, DAVIDSON 1970, Tomón, pp. 115-116; PERDOMO 1980, p. 56-120 
36. DAVIDSON 1970, Tomo II, pp. 115-116; PERDOMO 1980, pp. 56-57 

93



 

carácter ceremonial que las asemejaba a una procesión (37); aquella 
noche la polonesa fue pródiga en encuentros amorosos de importan-
cia histórica, toda vez que Sucre conoció a su futura esposa y Simón 
Bolivar tuvo su primer contacto con Manuelita Sáenz al compás de la 
famosa danza nacional polaca. 

Tanto este primer capitulo de su vida romántica con Manuelita Saénz 
como el episodio de su aventura con la norteamericana Jeannette 
Hart permiten conocer otros ritmos bailados por estas clases altas: el 
minuet —muy poco apetecido por su rigidez y formalidad; el vals 
— baile de origen vienes que se volvió "vals criollo'' al llegar a Vene-
zuela y Colombia (38); el ondú —elegante y pausado baile de origen 
peruano; la contradanza, por supuesto; la jiga de origen anglosajón 

37. SCHOLES1975, p. 819 
38. RIEDEL 1986, p. 4, 5, 19n. 30; DÍAZ 1980, p. 126 

94



(39); el bolero —no el cubano sino el español que se tocaba en 6/8; el 
bambuco, la jota y la cachucha —estos dos últimos bailes de origen 
hispánico eran vistos como elegantes, elitistas y tan íntimos que se 
reservaban para fiestas caseras (40). Manuelita Sáenz tenía destreza 
reconocida en el baile de Ja cachucha (41). La habilidad de Simón 
Bolívar para el baile, explicable si se tiene en cuenta que provenía de 
una región caribeña donde todo el mundo parece saber bailar por el 
sólo hecho de haber nacido, queda perfectamente dibujada en estos 
recuerdos de Jeannette Hart: 

Cuando bailaba con el general Bolívar pude notar que solamente los pies de un 
bailarín por naturaleza podían llevarme a través de aquellos intrincados pasos y 
figuras de aquellas danzas exóticas y poco familiares para mí... La última pieza 
que tocó la banda y que bailamos los dos, fue un vals; la multitud cesó de bailar 
dejándonos el centro del salón a nosotros solos y colocándose alrededor para ver- 

La    Libertadora,    otra    contradanza 
histórica del siglo XIX.  Tomado de 
hojas de Cultura Popular Colombiana, 
núm. 6, 1951. 

 
 
39. VON HAGEN 1980, p. 120 
40. GONZALEZ 1988, p. 191; DAVIDSON 1970, Tomo II, p. 75-321-326 
41. BOUSSINGAULT 1985, Tomo III, p. 113 

95



nos bailar... La armonía de nuestros movimientos eran tan bella, que ninguna 
otra pareja hubiese podido competir. El general se movía como si los acordes de 
aquel vals emanaran de su propio cuerpo, era algo como una disposición hereda-
da (42). 

Se observa que en esta enumeración aparecen ritmos andinos o 
europeos y están ausentes los ritmos populares, lógica consecuencia 
de que los criollos que conformaban las clases altas republicanas no 
eran, a comienzos del siglo XIX, muy distintos culturalmente de los 
españoles y, por lo tanto, mantenían su distancia frente a los produc-
tos culturales de la tierra americana vedándoles la entrada a sus salo-
nes. Y si aceptaban algunos ritmos andinos se debía a que eran lo 
suficientemente hispánicos como para no violentar demasiado su 
propia cultura musical. Desde luego que, en una joven sociedad 
extremadamente movediza como la del Caribe colombiano, esta era 
una situación muy susceptible de modificarse sustancialmente por 
la dinámica presencia de la música en todos los momentos de la vida. 

La dinámica musical costeña 

No es necesario esforzarse demasiado para constatar que el extraor-
dinario temperamento festivo de los costeños coincidió con muchos 
episodios de la Guerra de Independencia, casi que como sus acompa-
ñantes naturales precediendo a las batallas o festejando el triunfo 
(43). Un elocuente ejemplo de esto es proporcionado por el General 
José Prudencio Padilla, uno de los jefes más importantes del ejército 
republicano, quien en vísperas de la batalla que tuvo lugar en Carta-
gena durante "la noche de San Juan" el 24 de Junio de 1821, incu-
rrió en el siguiente cuadro propio al parecer de tiempos bucólicos: 

No era noche de luna la del 18 de Junio de 1821; pero la pintoresca población de 
Arjona ostentaba la más pura serenidad en el cielo tachonado de estrellas, y en 
el alegre bullicio de las gaitas y cumbiambas con que festejaban los indígenas, al 
abrigo de las armas republicanas, la aproximación de la celebrada fiesta de San 
Juan; tormento de gallos y capones, amargura de caballos y burros, encanto de 
las jóvenes y mozas casaderas, y alegría arrebatadora de los regocijados mucha-
chos, ávidos de sensaciones... Durante los aciagos días de 1815, cuando toda 
resistencia se hizo imposible, muchas familias cartageneras, con la precipitud de 
las circunstancias, y con dificultades de todo género, habían abandonado la 
ciudad, huyendo de las crueldades y se asilaban en Arjona, distinguíase la de 
don Juan Manuel Sotomayor y Troncoso, pacífico y honrado ciudadano, amigo 
de la revolución de independencia y muy apreciado de los patriotas por sus 
excelentes prendas personales. En su casita de la calle San Andrés había 
recibido don Juan Manuel, en los buenos días de la república, a los Amador y 
los Piñeres, los Castillos y los García Toledo y muchos otros repúblicos ilustres 
que. en su mayor parte habían purgado en el cadalso el horrible delito de aspirar 
a la libertad de su patria. En Arjona era también la casa del señor Sotomayor el 
punto obligado de las reuniones patriotas y allí se debatían muchos puntos 
importantes en medio de los castos regocijos de las tertulias caseras, que nadie 
organizaba mejor que él, y en las que lucían sus gracias y donaire su cuñada Ana 
Castell y González y su hija Ana Teresa que le acompañaban y que lucían con 
exquisito gusto los honores de la casa. Sólo una pena molestaba sin cesar la 
existencia de aquella especie de emigrados: la falta de doña Juana, esposa del 

42. GONZÁLEZ 1988, p. 191; NOGUERA y DE CASTRO 1983, p. 161 
43. GONZÁLEZ 1988, pp. 187-189 

96



señor Sotomayor, quien no había podido abandonar la ciudad adonde la retenía 
el amor de su anciana madre, muy enferma desde los primeros días del memora-
ble sitio de Morillo... 
Don Juan Manuel y su familia habían estado algún tiempo en la Ciénaga y allá 
se habían relacionado y adquirido gran intimidad con Padilla; natural era, pues, 
que el héroe republicano fuera uno de los primeros en concurrir a la tertulia de 
la noche del 18, con tanta más razón cuanto que debía partir al día siguiente. 
Allá, pues, se dirigió el marino a eso de las 7 y media acompañado de uno de 
sus ordenanzas. Ana Teresa contaría a lo sumo en aquella época, algunos 17 
años, y estaba en la plenitud de su hermosura, aumentada con los encantos de 
una educación esmerada en la que descollaba el canto y el manejo de la guitarra; 
estudios muy propios de la raza española, y muy generalizados junto con el arpa 
entre los jóvenes de aquellos tiempos de la Patria Boba, en que era desconocido 
el piano, se hablaba el castellano puro, y se ignoraban las armonías de Verdi y 
de Rossini, de Lizst y de Beethoven, se expandían los espíritus en el punteo de 
las décimas repicadas, la melancolía de las seguidillas amorosas, las voluptuo-
sidades malagueñas y los belicosos y rápidos cantos populares, expresión genui-
na del sentimiento nacional (44). 

Que el héroe naval republicano, en vísperas de un importante com-
bate, asistiera a una velada familiar amenizada por las señoritas de 
la casa con influencias musicales netamente hispánicas mientras en 
las calles se percibían las gaitas y cumbiambas interpretadas por los 
sectores populares, más que la molicie circunstancial de un advene-
dizo, debe mirarse como un cuadro de la época, pero también como 
la expresión de razones hedonísticas siempre caras al espíritu de 
los habitantes del Caribe colombiano. Que, además, esta escena 
sirva para recordar la escasez relativa de instrumentos musicales 
durante el periodo colonial (45), es algo que da origen a una observa-
ción histórica importante: los instrumentos presentes en el salón 
del señor Sotomayor, arpa y guitarra, son de origen español, como 
era forzoso por el monopolio del comercio colonial que reducía al 
mínimo la posibilidad de tener instrumentos fabricados por países 
distintos a la Metrópoli. El arpa que tocaba la joven Ana Teresa fue 
uno de los pocos instrumentos que los españoles dejaron circular 
libremente y fue introducido al país probablemente como auxiliar 
de las tareas catequizadoras (46), estuvo entre los instrumentos 
favoritos de las mujeres de Ciénaga (47), Santa Marta, Cartagena, 
Mompox (48) y ahora Arjona. Su popularidad en la Costa se debía, 
según el texto de la cita, a que en tiempos de la Patria Boba era 
desconocido el piano, afirmación inexacta y sorprendente. En efecto, 
si nos atenemos a la información disponible resulta que el piano llegó 
a la Nueva Granada mucho antes de la Patria Boba: el primer piano 
aparece llegando a Bogotá a finales del siglo XVIII y para 1804 había 
4 pianos en la capital, lo cual vendría a significar que no era descono-
cido aunque, por su disponibilidad bastante reducida, tampoco debía 
ser muy popular (49). Además, más o menos por esos mismos días, 
en 1822, el gobierno colombiano, por gestiones de Francisco Antonio 
Zea en Londres, elaboró una guía para comerciantes ingleses 
titulada "Selección de un cargamento adecuado, de un modo gene- 

44. LÓPEZ 1923, pp. 41-26 
45. DAVIDSON 1970, Tomo I.  p. 26 
46. DAVIDSON 1970, Tomo I.  pp. 27-28 
47. DAVIDSON 1970, Tomo I,  p. 30 
48. GONZÁLEZ 1988, pp.  196-197 
49. DAVIDSON 1970, Tomo III ,  pp. 71-82 

97



ral, para las colonias españolas americanas, siendo una lista de los 
géneros, proporciones etc., para ayudar al comerciante inglés en 
la elección de los géneros que son apetecidos", en la cual aparece el 
piano como una mercancía factible de venderse en cantidades mo-
destas pero comerciales: 

Instrumentos de música 
10 piano — fortes. 6 órganos buenos y grandes de sala, con tonos alegres. Algu-
nas quantas flautas, pífanos, violines, guitarras, harpas etc. (50). 

De modo que la primera noticia de un piano en la Costa, en 1824, 
cuando Tomás Choperena regresó de Europa a Mompox (51), es 
posterior a todos estos acontecimientos. Se propone así una hipótesis 
difícilmente aceptable: que el piano llegó a Bogotá, en el centro de la 
Nueva Granada, antes que a la Costa Atlántica. 

En efecto, es difícil pensar que una ciudad tan principal como Car-
tagena de Indias, riquísima joya del Imperio Español situada a ori-
llas del Caribe, con toda la disposición musical innata que se le ha 
reconocido a sus habitantes (52), pudiera ser antecedida por Bogotá 
en el conocimiento y la importación del piano, símbolo de la moderna 
cultura musical burguesa. Más plausible es considerar que la 
destrucción del patrimonio documental causada por el sitio de Carta-
gena y el traslado de los archivos de esta ciudad a Sevilla han sido 
factores determinantes en la generación de ciertos vacíos en el cono-
cimiento histórico, y que los documentos que registran gran parte de 
la historia musical de Cartagena fueron destruidos para siempre o 
reposan en algún anaquel esperando la llegada de un investigador 
curioso. 

Volviendo a la velada apacible de Arjona; a los pocos días el General 
Padilla triunfó en Cartagena, evento que también fue festejado de 
acuerdo con los imprecisos indicios que nos proporciona un viejo 
historiador: 

Resonaban en el Cuartel General de Cospique la música y la algarabía con que 
celebraban el triunfo de la noche precedente (53). 

A fines de ese año, Barranquilla celebró la liberación definitiva de; 
Cartagena por el ejército del General Montilla con una fiesta que | 
duró varios días, incluyendo bando, desfiles de carrozas y disfraces 
con motivos alusivos a la Guerra de Independencia, todo un pequeño 
carnaval que estalló espontáneamente a la medianoche,  cuando 
llegaron las noticias del triunfo republicano (54); asimismo, la propia 
Cartagena experimentó un frenesí colectivo con desfiles, música, 
niños en las calles, bailes y juegos de azar (55). En Julio de 1823, 
Santa Marta celebró el triunfo logrado en Maracaibo por las fuerzas 

50. COLOMBIA 1974, Tomo II, p. 159 
51. SOTO 1960, Tomo II, p. 160 
52. GONZÁLEZ 1988, pp. 193-194; MOIXIEN 1944, p. 17 
53. HERNÁNDEZ 1918, p. 80 
54. GONZÁLEZ 1988, p. 188 
55. GONZÁLEZ 1988, p. 198 

98



republicanas del General Padilla: el festejo comenzó espontánea-
mente a la medianoche cuando llegó la noticia y continuó durante 
tres días con bandas musicales en las calles, fogatas, pólvora y 
bailes que siempre estaban dispuestos a recibir a todo el que llegara, 
así no estuviera invitado (56). Este último y curioso rasgo también 
fue constatado, en ese mismo año, por el coronel John Potter Hamil-
ton, primer agente diplomático nombrado por la Gran Bretaña en la 
Nueva Granada, quien observó asimismo que las actividades musi-
cales eran las predilectas de todas las ciudades costeñas y que la 
guitarra era el instrumento favorito de Santa Marta (57). Hamilton 
tuvo ocasión, a su vez, de reseñar para la historia la celebración de 
un triunfo republicano en Santa Marta, donde el acto central estuvo 
a cargo de un procer conocido: 

El coronel Montilla, que vivía en el vecindario, dio una gran fiesta en la plaza de Santa 
Marta a todas las tropas para celebrar la libertad del país del yugo español. En esta 
ocasión los soldados estaban provistos en los cuarteles de una botella de clarete San 
Julián, una libra de carne de ternero, muchas legumbres y dulces a los cuales todas las 
clases sociales son muy aficionadas. Me contaron que al coronel le agradaba mucho 
dar bromas inofensivas para distraerse en esta forma de su mal de gota, y soltó en la 
plaza durante la noche, sin saberlo los soldados ni la gente, un torete que salió dando 
cabriolas y bramando en medio de la multitud. Todo el mundo salió corriendo en 
distintas direcciones, derribando en su huida mesas, figuras, vasos, botellas y 
atrepellándose entre sí. No hay palabras para describir el tumulto y la confusión; pero 
por fortuna no ocasionó ningún daño grave fuera de unos cuantos cortados, espinillas 
rotas y contusiones, además de uno o dos abortos (58). 

Esta golpiza a mansalva disfrazada de corraleja no debía ser 
extraña a los habitantes de una antigua colonia española, 
posiblemente habituados a la conocida costumbre peninsular de 
las fiestas de toros. Pero ello de ninguna manera significaba que el 
pueblo necesariamente agradeciera lo que se evidenciaba como un 
gesto despótico y paternalista proveniente de una autoridad militar 
arbitraria y caprichosa. Y si, a los ojos de un observador 
contemporáneo, sorprende la mirada deportiva, entre indiferente y 
curiosa, de un británico como el coronel Hamilton, no debe 
sorprender, en cambio, la actitud de Montilla; se sabe que, en los 
años posteriores al triunfo de Boya-cá, el comportamiento de los 
militares del ejército republicano dejó mucho que desear, cosa que 
contribuyó a su gran impopularidad entre el pueblo colombiano 
(59). En efecto, lo que una mentalidad 

56.GONZÁLEZ 1988, pp. 189-190 
57.HAMETON 1955, p. 26 
58.HAMILTON 1955, p. 24 
59.BUSHNELL 1985, pp. 297-339 

99



 

Fotografía de Hernán Díaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
60. COCHRANE 1946, pp. 270-271 
61. COCHRANE 1946, p. 272 
62. GONZÁLEZ 1988, pp. 193-194 

militar habría podido considerar como una recreación de connota-
ciones viriles, otras mentalidades mirarían como un hecho provocado 
por el abuso de autoridad y con consecuencias sangrientas y morta-
les. No hay forma de saber si Montilla se creía con derecho a la 
inocente broma de "uno o dos abortos" por haber "salvado" a la 
ciudad de los supuestos actos vandálicos de los indígenas que la 
habían ocupado durante tres semanas; lo cierto es que nadie en su 
sano juicio le otorgaría semejante prerrogativa por grande que 
hubiera sido el servicio prestado con la aludida "salvación". Y sobre 
la magnitud de esta "salvación" no hay muchas noticias, lo cierto es 
que el viajero inglés Charles Stuart Cochrane, en una reseña sobre lo 
que constituiría el vandalismo aborigen, da cuenta de atentados 
contra las propiedades pero no relaciona homicidios; el único acto de 
barbarie aborigen que le pareció digno de registrar fue el hecho de 
que los indios se bebieron todos los licores que había en la ciudad y 
que, aborreciendo el sabor de la champaña y el vino de Burdeos, 
cocinaron sus alimentos en ellos (60). 

Se percibe en Cochrane, pragmático empresario de las minas de 
esmeralda de Muzo, una intención despectiva frente a la cultura de 
los sectores populares de la Costa Atlántica que era muy propia de 
muchos círculos europeos de la época; esta intención se vuelve 
transparente cuando, entrando al río Magdalena por el caño de 
Ciénaga, Cochrane observó un champán donde los bogas: 

De cuando en cuando rompen la monotonía... con una serie de gritos y jaculato-
rias mientras realizan una pantomina retorciéndose en diversas posturas, ha-
ciendo muecas, bailando ridículamente. Cuando se dan cuenta de que han 
atraído la atención de extranjeros, no cesan en sus gesticulaciones hasta que se 
cansan (61). 

Dos años más tarde, en 1825, otro europeo, el funcionario oficial 
sueco Cari August Gosselman, proporcionaría muestras adicionales 
de esta mirada despectiva eurocentrista, unas veces a partir de la 
ética calvinista: ' 'puedo decir con razón que los colombianos durante 
la mitad del año tienen días de fiesta y el otro medio año no hacen 
nada"; y otras a partir de la idea, entonces casi universalmente 
aceptada, de considerar la estructura del oído musical europeo como 
la única posibilidad auditiva válida, como cuando comentó la música 
que hacían los negros de Cartagena durante la Semana Santa: 
"Todo el espectáculo se acompaña de una música que para quien no 
está acostumbrado a oír, representa una variante del parloteo de 
los papagayos sentados en las puertas y los balcones; es decir, el 
lenguaje del pueblo inferior" (62). 

Sin embargo, las observaciones de Gosselman no se limitaban a 
esto mirada despectiva; su misma cultura occidental, tan proclive a 
clasificar, describir y registrar todo tipo de observaciones, le permi-
tió captar otros aspectos de la realidad que tenía enfrente. Por 

 

 

100



ejemplo, al presenciar un suntuoso baile en la Casa de la Gobernación, 
en Cartagena, no sólo constató el lujo y la importancia de los asistentes 
sino la mala calidad y la estridencia de las bandas militares y la 
aclimatación de los ritmos europeos en el Caribe colombiano, esto es, 
que sus gentes los interpretaron de acuerdo a su cultura y 
temperamento, con la elegancia natural de los cuerpos costeños, la 
gracia propia de quienes no han tenido que aprender a bailar porque 
eso brota espontáneamente en el ambiente y la originalidad de quienes 
estaban propiciando que la pimienta del Caribe se deslizara en las 
reuniones sociales de la joven República (63). Enfrentado a algo 
parecido a un "baile cantao" en Gaira, al mismo tiempo que aborreció 
los coros y captó la parodia del fandango español, pudo apreciar cierta 
hermosura en el sonido del solista y su guitarra (tal vez porque pudo 
haber sentido mayor afinidad cultural con esta parte) y sentirse lo 
suficientemente impactado como para haber retenido la memoria del 
canto patriótico costeño que entonaba el solista y la composición del 
conjunto de gaitas, uno de los formatos originarios de la música 
costeña, con la gaita macho, la gaita hembra, las maracas y la percusión 
afro, aun cuando en el texto del viajero sueco el tambor no está lo 
suficientemente determinado como para identificarlo desde el punto de 
vista etnográfico (64). Consideró como el rasgo cultural más notable de 
Mompox la reputación nacional como arpistas que tenían las 
momposinas ("tocan... con maestría y virtuosismo"),   constató que  las  
samarías  tocaban bien pero cantaban mal acompañando a este 
instrumento,  que los bogas negros del Magdalena acompañaban sus 
labores con cantos corales -al parecer tuvo la suerte de no haber 
experimentado la arbitrariedad de estos rumberos artistas de la anarquía 
(65), que en las fiestas del 20 de Enero y el "carnaval de Navidad", 
eventos llenos de hechos musicales que no describe, los momposinos 
tienen la costumbre de empolvarse la cara con harina blanca (66). En 
otra festividad momposina, antes que la música fue otra cosa lo que le 
llamó la atención: 

 

El 24 de julio se celebró en Mompox la festividad de Santiago, en la que se ha-
cían competencias a caballo por sus largas calles. Estas consisten en que dos 
jinetes se toman por la cintura y en esa posición se lanzan a la carrera. No deben 
soltarse, ni caerse de las cabalgaduras; el que cae, debe soportarlas ruidosas ri-
sotadas de la concurrencia. Quienes más se divierten son los de baja condición 
social (67). 

Y al final de su relato concluyó: 

no creo que exista un lugar más diferente entre sus provincias cordilleranas y las 
costeñas, en toda esta zona (68). 

Muy consecuentemente con las expectativas democráticas sembradas 
por el signo de los tiempos, el final del colonialismo español y los 

63.GOSSELMAN 1981, p. 45; GONZÁLEZ 1988, p. 193 
64.GOSSELMAN 1981, p. 55; GONZÁLEZ 1988, p. 195 
65.PEÑAS 1988, pp. 81-87 
66.GOSSELMAN 1981, p. 115-116; GONZÁLEZ 1988, p. 197 
67.GOSSELMAN 1981, p. 369 
68.GOSSELMAN 1981, p. 373 

101



 

Fotografía de Erich Arendt. 

comienzos del período republicano significó algo muy concreto para 
los sectores populares costeños; como muchos asociaban vagamente 
la independencia política con la emancipación social (69), se entendía 
que había la posibilidad real de expresarse libremente a una escala 
antes desconocida. Las clases altas de la Costa republicana tomaban 
nota de esto pero en caricatura, como lo demuestra el hecho de esgri-
mir su racismo en forma sorda, no en declaraciones oficiales sino 
en los salones de baile. En 1823 el viajero francés Gaspard Théodore 
Mollien observó en Panamá la actitud de la sociedad blanca ante la 
gente de color: 

ésta, aunque esté admitida en sociedad y a pesar de que se afecte tener 
consideración y deferencia para con ella, sin embargo, en un baile que hubo a poco 
tiempo de llegar yo, las señoras blancas se negaron a bailar con los oficiales 
negra I de la guarnición; fue preciso que los maridos interpusieran toda su 
autoridad I para que consintieran en bailar con ellos (70). 

Sin embargo, no es prudente dejar que los necios remilgos de las se- 
ñoras blancas del Caribe colombiano oculten la perspectiva histórica; el 
hecho es que, en medio de toda la discriminación racial, la carrera de 
las armas se había abierto como una ocupación atractiva para las 
gentes de color y ya en 1823 había oficiales negros lo suficientemente 

69. BUSHNELL 1985, pp. 204-213 
70. MOLLIEN 1944, p. 317 

102



importantes dentro del ejército republicano como para poder aspirar 
a bailar con cualquier mujer (71), una situación impensable en el 
antiguo orden colonial. 

Vagas expectativas y mestizaje musical 

Posiblemente, estas expectativas de emancipación social incidieron 
en el desarrollo de una nueva forma de mestizaje musical típicamente 
costeña; lo cierto es que dada la abierta e irresistible disposición 
musical de los habitantes del Caribe colombiano, la vena experimen-
tal, es decir, la tendencia a combinar elementos tomados de dife-
rentes culturas sonoras en la búsqueda consciente o no de un nuevo 
contexto, podía entonces mostrarse sin el arraigado temor a la Santa 
Inquisición y a los designios imperiales. Tiene algo de experimental 
la siguiente velada de 1823 presenciada en Plato por el coronel 
Hamilton: 

Por la noche dimos nuestro paseo acostumbrado por la aldea, fuimos a una casa 
donde habia dos muchachos negros tocando violín, una muchacha tocando tam-
bor y un mulato el triángulo. Nos causó gran sorpresa oír a estos músicos more-
nos tocar algunos valses con gran gusto y expresando el deseo de que salieran 
a bailar; pronto se formó un círculo y empezó el baile. Mi joven secretario bailó 
un vals con dos o tres bonitas mulatas y algunos aldeanos bailaron durante una 
hora o dos. Era muy agradable el ver la manera graciosa de esas niñas de ocho 
o diez años como bailaban, colocando los brazos en forma variada de actitudes 
elegantes. Los criollos indios y negros tienen un oído excelente para la música. 
Con frecuencia he recordado esta noche con placer; la noche era fresca y agrada-
ble, la luna esparcía sus rayos sobre nosotros, todos parecían estar embriagados 
de alegría y contento. Grupos de niñitos desnudos reían sentados con las pier-
nas cruzadas a nuestro alrededor, lo mismo que los bailarines parecían disfrutar 
de la novedad de la escena (72). 

No se detuvo Hamilton en la descripción del tambor y permanece la 
incógnita sobre si era europeo o vernáculo, como si la presencia de 
una mujer percusionista fuera un ingrediente lo suficientemente 
exótico como para opacar todo lo demás. Y la tenue vena experimen-
tal aparece, más que en este formato poco usual, en un hecho 
irrefutable: en las horas riberanas interminables en el Plato de 1823 
unos costeños con ganas de tocar eran capaces de combinar cual-
quier cosa. 

En el siglo XIX, los más sobresalientes canales de mestizaje musical, 
esto es, de constante observación y experimentación en lo que se 
refiere al contacto entre las distintas culturas sonoras que se conju-
garon en el Caribe colombiano, fueron las fiestas comunitarias y los 
carnavales que se celebraban en distintos sitios durante gran parte 
del año. En 1826, aproximadamente, los conjuntos aborígenes y 
mestizos se expresaban por separado en las fiestas de la Virgen de 
la Candelaria, la "virgen mochoroca", uno de los eventos folclóricos 
más importantes de aquellos tiempos y que tenía lugar el 2 de Fe-
brero en varias ciudades y poblaciones de la Costa; de acuerdo con 

71.BUSHNELL 1985, p. 213 
72.HAMILTON 1955,p.48 

103



 

Fotografía de Erich Arendt. 

la narración que hizo para la Cartagena de entonces el General 
Joaquín Posada Gutiérrez en sus Memorias Histórico-Políticas, los 
instrumentos principales de los conjuntos aborigénes eran las 
gaitas (no mencionó la percusión de estos grupos) y bailaban en 
rueda, golpeando el suelo acompasadamente con los pies, cadencio-
samente y en silencio; contrastaba esto con la presencia de una per-
cusión vigorosa en la música mestiza y con una coreografía vistosa 
que anunciaba las cumbias, porros y fandangos de nuestros tiempos; 
las mujeres erguidas con la cabeza adornada de flores, la galantería 
del parejo que les obsequiaba las velas de sebo y el pañuelo para 
cogerlas, las piruetas del parejo en la rueda iluminada, etc. (73). 

En el reducido espacio geográfico del Pie de la Popa, entonces un 
pueblo cercano, estas expresiones vernáculas coincidieron con otras 
que no lo eran tanto. Se construyó especialmente un gran salón de 
baile donde, en contraste con la libertad natural y el cielo descubier-
to, el ambiente era cortesano y circunspecto, tanto que alternaban 
sucesivamente tres clases de bailes en perfecta coexistencia pacífica: 
baile de primera, que fue amenizado por la banda del Regimiento 
Fijo de Cartagena y en el cual bailaban las "blancas de Castilla" o 
"puras" con sus respectivos blancos, quienes monopolizaban los 
títulos de "señora" y "caballero"; baile de segunda, en el cual tocó 
la banda del Regimiento de Milicias Blancas, y que fue presidido por 
pardas y pardos con cierta posición social, es decir, que fueran lo 
suficientemente pudientes como para vestir bien; y baile de tercera, 
amenizado por la banda del Regimiento de Milicias Pardas, y en el 
cual bailaban negras libres; no sobra observar que los "caballeros" 
blancos tenían el privilegio de asistir a los tres bailes. Además 
de estos bailes de salón existían los de las "blancas de la tierra", 
es decir, las mujeres de la "aristocracia del mostrador", médicos, 
boticarios, etc., a los cuales asistían las "blancas de Castilla" pero 
sin ninguna reciprocidad, esto es, las mujeres de los comerciantes 
adinerados no eran invitadas a bailar en las casas del notablato 
criollo a pesar de las relaciones de amistad personal que pudieran 
existir. Otro baile en estas fiestas de la Candelaria, seguramente 
muy interesante desde el punto de vista galante, era el de las "cuar-
teronas''; con este nombre se denominaba a aquellas muchachas de 
"color entre el nácar y la canela; de ojos de lucero chispeando 
fuego y amor y dentadura esmaltada cual hileras de perlas pana-
meñas", que se dedicaban generalmente a oficios artesanales como 
los de costurera, modista, bordadora, cigarrera, etc., que componían 
sus trajes con muselina y zaraza, y lucían calzado de resete. Estas 
"cuarteronas" amenizaban sus bailes con una o dos arpas tocadas 
por ellas mismas con bastante maestría, según Posada Gutiérrez, y 
se hacían acompañar por una o dos flautas. Tan animados e intere-
santes debían resultar estos bailes que los "caballeros blancos" 
acostumbraban asistir a ellos fugándose soterradamente de sus pro-
pios salones (74). Y en estas fiestas de la Candelaria, hoy injusta-
mente relegadas al olvido o circunscritas a algunos aspectos religio-
sos que no llegan a ser pálido reflejo de su antiguo esplendor, gran 

73. POSADA 1929, Tomo II, pp. 195-203; GONZÁLEZ 1987, pp. 74-77 
74. POSADA 1929, Tomo II, pp. 195-203

 

104



parte de la población de Cartagena se trasladaba a bailar a un pueblo 
vecino dando una fenomenal muestra de movilización festiva y dispo-
nibilidad para el placer. 

Por otra parte, al sentar el registro de aquellas soberbias festivida-
des, Posada Gutiérrez elaboró, tal vez sin proponérselo, un criterio 
sorprendentemente práctico para estudiar la estratificación social 
cartagenera de aquellos tiempos. El status social estaría determina-
do, según Posada, por la categoría del salón de baile más elevado 
que pudiera frecuentar un hombre, rango que adquiría por nacimien-
to o por matrimonio con una mujer de clase social más encumbrada 
—caso del General Juan José Nieto, por ejemplo—, siendo aparen-
temente la mujer quien llevaba sobre sus hombros el peso de la 
definición del rango social (75). Una ideología señorial dominante 
propia de hacendados y funcionarios con ínfulas hispánicas estaría 
en perfecta concordancia con esto: a la mujer correspondería cus-
todiar la casa y representar la dignidad familiar, esto es, ser la porta-
dora de la identidad clasista,  la cual de ninguna manera debía 
exponerse a las confusiones y distorsiones igualitarias propias de 
un baile en calor; por su parte, los señores, caballeros andantes 
tropicales que eran, debían mostrar su casta bravia enfrentando no 
solamente la vida política y comercial, sino a dragones y bailes de 
todo tipo, guardándose muy bien, eso sí, de respetar la dignidad de 
sus blasones cuando la ocasión lo exigiera, esto es, tenían que bailar 
en sus propias casas de vez en cuando. 

De acuerdo con la información existente, estas fiestas de la Virgen de 
la Candelaria y el desaparecido Carnaval de Cartagena cerraban una 
intensa temporada que comenzaba mucho antes. En 1829 un viajero 
norteamericano tuvo la feliz oportunidad de escribir sus observa-
ciones sobre la temporada decembrina en esa ciudad: las fiestas 
comenzaban antes de las Navidades y seguían prácticamente sin 
interrupción hasta el Día de Reyes; se paralizaban las actividades  
económicas e "incluso para ciertos períodos la ley prohíbe efectuar  
transacciones comerciales"; todas las noches,  bajo un pabellón 
sostenido por postes, se efectuaban en la plaza pública bailes y 
disfraces que duraban hasta el amanecer congregando tanto a las 
clases altas, con sus valses, como a los esclavos, en una esquina de 
dicha plaza, con sus fandangos; al contrario de la usanza europea, 
donde se trataba de representar al personaje del disfraz, a las damas 
cartageneras de la época les interesaba más que todo permanecer 
de incógnito; por los precios elevados que tenían, a las máscaras 
sólo tenían acceso los más acomodados; las damas lucían vestidos 
costosos, adornándose la cabeza con peineta y mantilla negra y 
tanto en ellas como en los hombres predominaba el color blanco (76). 
Por su parte, el Carnaval de Cartagena, evento ya desaparecido pero 
que fue seguramente importantísimo para el desarrollo del folclor 
sonoro costeño, en 1826, aproximadamente, fue la salida a la calle 
de las naciones africanas organizadas en cabildos, según la descrip-
ción del Domingo de Carnaval ofrecida por el General Posada Gu- 

75. GONZÁLEZ 1987, pp. 74-77 
76. El texto completo del interesante documento está en GONZÁLEZ 1988, pp. 199-200 

105



 

Ilustración realizada por Marisol Fer-
nández de Castro. 

tiérrez. En uso de su cuarto de hora de libertad, los esclavos salieron 
de la ciudad a las ocho de la mañana desfilando hasta el cerro de La 
Popa donde veneraron a la Virgen de la Candelaria "consuelo de los 
afligidos'', asistiendo a una misa solemne a mediodía; sin embargo, 
lejos de llegar a La Popa en una procesión cristiana, la salida de los 
cabildos rememoró las costumbres africanas con el estruendo propio 
del momento (hicieron tiros con escopetas y carabinas), disfraces, 
máscaras,  rostros pintados y música percusiva;  las mujeres se 
adornaron con las joyas de sus amas, quienes compitieron entre si 
por mostrar la esclava más vistosa; luego de la misa solemne regre-
saron a la ciudad llegando a las tres de la tarde y quedaron comple-
tamente libres para divertirse en sus cabildos hasta las seis de la 
mañana del Miércoles de Ceniza, después de lo cual volvieron a la 
esclavitud cotidiana a esperar otro año más para que, siguiendo una 
usanza que al parecer ya era antigua en la Costa, los amos les volvieran 
a permitir unas cuantas horas de baile en libertad (77). 

En 1829 estuvo en Barranquilla el norteamericano Rensselaer van 
Rensselaer en calidad de huésped de John Glenn, uno de los princi-
pales comerciantes de la localidad. Invitado a un bautizo en casa de 
José María Peñez, quien desempeñaba el importante cargo de "juez 
político", tuvo por ello la oportunidad de asistir a un baile que 
mostraba el universo festivo de las "buenas familias" barranquille-
ras; luego de un refrigerio consistente en generosas cantidades de 
dulces, conservas, licores y cigarros, la acción se trasladó a una sala 
con las mujeres sentadas contra una pared y los caballeros en el lado 
opuesto; como en los tiempos coloniales, cada uno de los caballeros 
seleccionó una pareja y se colocó de pie ante ella en la sala; las mujeres 
sólo se levantaron de sus puestos al empezar la música compues- 

77. POSADA 1929, Tomo n, pp. 208-209 

106



ta de valses y contradanzas (78). Con humor ácido, con la mirada 
despectiva de un hombre relativamente civilizado ante el espectáculo 
del provincianismo, Rensselaer pintó la pequeña mojigatería de las 
mujeres locales al decir que "... aparecieron todas las bellezas de 
Barranquilla desplegadas alrededor de la sala... de la manera terri-
ble y sistemática como he observado que ellas se muestran en sus 
casas" (79), lo cual era una manera de sugerir el chisme frivolo y 
la moral puritana que con tanta frecuencia iban de la mano en la 
Barranquilla de esos tiempos. 

Seguramente tanto puritanismo tropical concentrado le hizo apreciar 
mejor la frescura de la calle. Rensselaer coincidió con el Carnaval de 
Barranquilla en 1829 y consignó sus observaciones en carta a su 
padre. De acuerdo con éstas, era un evento que, a diferencia del 
carnaval italiano que duraba varias semanas, estaba reducido a tres 
días porque gran parte de la población dependía del trabajo cotidia-
no; en él se utilizó la "pica pica", yerba urticante muy conocida en 
toda la región costeña, para aplicarle el castigo ritual a quienes 
llegaran realmente a perder el buen humor por las triquiñuelas 
experimentadas; se lanzaron huevos 'llenos de agua sobre las ropas 
de quienes no se disfrazaron (como le ocurrió al propio Rensselaer); 

78.BONNEY 1875, Tomo I, pp. 465-466 
79.BONNEY 1875, Tomo I, pp. 465-466; GONZÁLEZ 1988, pp. 198-199 

 
Ilustración de Daniel II. 

107



se expresaron grupos de disfraces (no descritos, por desgracia) ar- 
mados con palos semejantes al Paloteo o a las luchas rituales de los 
Congos; lo más destacado fue, en opinión del viajero norteamerica- 
no, el evento de "La Conquista", un montaje colectivo en el cual 
conocidos  grupos disfrazados de aborígenes —los unos civilizados 
o "sometidos" y los otros libres y salvajes— libraron, durante el 
tercer día; de Carnaval, una batalla que terminó con la derrota y 
prisión de los salvajes y el bautizo de uno de los cautivos; era un 
acto destinado a mantener en la memoria colectiva el recuerdo de 
la sangrienta llegada de los españoles. Rensselaer observó que el 
grupo "sometí-i do'' bailó ocasionalmente en las calles al son de la 
gaita hembra y la gaita macho, generadoras de un "aire melodioso, 
salvaje y alegre" al cual podía asociarse un sentimiento preciso: "el 
tono familiar de un grito de guerra especialmente profundo hacía 
renacer ecos ancestrales"; se puede decir categóricamente que 
Rensselaer, un observador externo que asistió al espectáculo 
por primera vez, quedó profundamente impactado: "No había sido 
sino un burlesco simulacro... y, sin embargo, el espectáculo 
despertaba una serie de ideas que... asociadas con el trato antinatural 
y cruel que los antepasados de esta misma gente recibieron de sus 
conquistadores sedientos de sangre, dejaba una impresión no muy 
fácil de erradicar". Alguna razón tenía, pues, Rensselaer, quien 
seguramente no era un experto en cuestiones de mestizaje, para 
afirmar que, en el Carnaval de Barranquilla de 1829, el lugar 
principal correspondió a la cultura de los habitantes originales de 
estas tierras (80). En efecto, los sectores populares de la Costa 
Atlántica, descendientes directos del proceso de mestizaje, 
dirigieron la fiesta con una astucia muy propia: desprovistos de los 
atributos occidentales de poder, esgrimieron aquí su propio lenguaje 
político que combinó el placer con la práctica de las ceremonias 
rituales que apelaban a la memoria ancestral, tal vez como una 
expresión de las expectativas y premoniciones de emancipación social 
despertadas en el movedizo ambiente de la joven República, o también 
como un ejercicio de vida colectiva, una demostración típica y 
vernácula de un poder popular embrionario hablando en lenguaje 
caribeño. 

La Marcha Fúnebre de Bolívar 

Unos pocos meses después de este Carnaval, el 17 de Diciembre de 
1830, murió en Santa Marta el Libertador Simón Bolívar, episodio 
que dejó su huella en la historia musical del Caribe colombiano. En 
efecto, el General Mariano Montilla, Comandante General del De-
partamento del Magdalena, encargó al profesor francés Francisco 
Sieyes, quien dirigía una de las bandas de música existentes en la 
ciudad, la elaboración de una Marcha Fúnebre que debía estrenarse 
en el entierro del Libertador (81). La pieza se estrenó en la ceremonia 
que describe José María Valdeblánquez en sus notas marginales al 
libro de José C. Alarcón: 

80. BONNEY 1875, Tomo I, pp. 467-468; GONZÁLEZ 1988, pp. 203-204 
81. ALARCON 1963, p. 142 

108



comenzó el desfile a las cinco de la tarde, precedido por los caballos del extinto 
Libertador con caparazones negros llevando sobre ellos las iniciales de S.E.; en 
el orden de la marcha seguía el Sargento Mayor de ésta (la milicia de la capital) 
a caballo, y detrás del Coronel y un Comandante también montados, todos tres 
con espada en mano; después marchaba una compañía del batallón Pichincha, 
luego las parroquias de la ciudad, y el Cabildo eclesiástico sin asistencia del 
Ilustrísimo Sr. Obispo, y enseguida el cadáver del Libertador vestido con insig-
nias militares y conducido por dos Generales, dos Coroneles y dos Primero 
Comandantes; detrás del cadáver el Comandante de Armas de la plaza y sus res-
pectivos estados mayores, luego la guardia de S.E., compuesta también de otra 
compañía del batallón Pichincha con bandera arrollada y armas a la funerala; y 
después de ella oficiales no empleados y Magistrados y ciudadanos de Santa 
Marta, presidiendo a éstos el Gobernador de la provincia, quien llevaba a su 
derecha uno de los albaceas del difunto General. Desde la casa en que estaba 
depositado el cadáver del Libertador hasta la puerta de la Catedral, recibió 
todos los honores... Un silencio religioso y un sentimiento profundo se notaban 
en el semblante de todos los que presenciaban la triste ceremonia... y la marcha 
fúnebre tocada por la banda de música del profesor Francisco Sieyes y la música 
sorda de los cuerpos, junto con el lúgubre tañido de las campanas parroquiales, 
y el canto fúnebre de los sacerdotes de la religión, hacían más melancólico el 
deber de dar sepultura al Padre de la Patria. Llegado en fin, el entierro a la 
Santa Iglesia Catedral, se colocó el cadáver en un túmulo suntuosamente 
vestido, y allí tuvieron lugar los últimos oficios fúnebres (82). 

La Marcha Fúnebre de Sieyes no debió haber encajado perfectamen-
te en este imponente acto. De acuerdo con la partitura para piano 
que se conoce (Fig. 1), estaba escrita en tonalidades mayores, las 
cuales no suelen ser adecuadas para producir el ambiente sombrío y 
melancólico que se acostumbra en este tipo de música. 

0 quizás algo de este '' desajuste'' esté relacionado con la manera 
singular como fue escrita esta partitura. Realmente, ella no es obra 
de Sieyes sino del historiador samario José C. Alarcón, en quien se 
unían la pasión investigativa y el amor por la música: no por azar fue 
pianista y autor de varios libros sobre cuestiones musicales, entre 

82. ALARCON 1963, p. 141 

 
Ilustración ' 'Uno más'' 

109



 

Figura 1. Marcha Fúnebre tocada en el 
entierro del Libertador, compuesta 
expresamente para ese acto por el pro-
fesor francés Francisco Sieyes. 

  
ellos, una "Aritmética de la Música"; fue además, padre del gran 
Honorio Alarcón, uno de los mejores músicos colombianos de finales 
del siglo pasado y comienzos del presente. A este historiador tenaz 
debemos el que esta Marcha Fúnebre haya llegado hasta nosotros. 
Consciente del peligro en que estaba esta Marcha de perderse para 
siempre si seguía confinada a la fragilidad de los recuerdos, entre 
1890 y 1891 detectó a los sobrevivientes de la banda de Sieyes y 
reconstruyó la pieza con base en los testimonios de Luis Santrich y 
Luis Elias, quien en ese momento tenía 88 años de edad y era, junto 
con Juan de Dios Prado de Barranquilla, el último de aquellos músi-
cos. Fue una versión de tercera mano: de Elias a Santrich, y, final-
mente, a Alarcón; sin embargo, no cabe duda del valor histórico de 
su hallazgo. Ojalá todos los historiadores procedieran con esa misma 
ética. 

Por otra parte, gracias a la Marcha Fúnebre de Sieyes es posible 
conocer hoy los nombres de quienes integraron aquella banda que 
acompañó al Libertador en su cortejo fúnebre el 20 de Diciembre de 
1830; es la banda de la Costa Atlántica más antigua que conocemos 
en la totalidad de sus integrantes, cuyos nombres hoy podemos repe-
tir con respeto: José María Sara (requinto), Pascual Tapia (clarine-
te), José Lucio Noriega (clarinete), Catalino Hernández (flautín), 

110



Ventura Sequeira (flautín), Juan de Dios Prado (flautín), José Dolores 
Granados (flauta), Luis Elias (bugle), Pedro Surqui (bugle), Manuel 
José Acosta (trompa), Pedro Acosta (trompa), Manuel Cabás 
(trombón), José Rodríguez (trompa), Lucas Sierra (fagot), José 
María Martínez (fagot), Manuel Hernández — Michingo— (clarín), 
Juan Fiol (clarín), Domingo Castillo (redoblante), Vicente Mendoza 
(bombo), José del Carmen Noriega (platillero), Francisco Granados 
(triángulo) y José Martínez (pandero) (83). 

83. Valioso hallazgo, en La Semana No. 9, Santa Marta, 17 de Enero de 1891, p. 2 

BIBLIOGRAFÍA 

ALARCON, José. Compendio de historia del departamento del Magdalena (De 
1525 hasta 1895). Editorial El Voto Nacional, Bogotá, 1963. ÁLZATE, Alberto. El 

músico de banda. Editorial América Latina. Bogotá, 1980. ATTALI, Jacques. Noise: the 
political economy of music. University of Minnesota 

Press. Minneapolis, 1988. ARRAZOLA, Roberto. Secretos de la historia de Cartagena. 
Tipografía Hernández, 

Cartagena, 1967. ANÓNIMO. Colombia: Relación geográfica, topográfica, agrícola, 
comercial y 

política de este país. 2 vols. Publicaciones del Banco de la República, Bogotá, 
1974. 

BONNEY, Catharina V.R. A legacy of historical gleannings. 2 vols. Albany, 1875. 
BOUSSINGAULT, J. B. Memorias de Boussingault 3 vols. Banco de la República, 

Bogotá, 1985. BUSHNELL, David.   El régimen de Santander en la Gran Colombia. El 
Ancora 

Editores, Bogotá, 1985. CARRASQUILLA, Tomás. Obras completas 2 vols. Edición 
Primer Centenario, 

Medellín, 1958. CORRALES, Manuel Ezequiel. Efemérides y Anales del Estado de 
Bolívar. Tomo I, 

Casa Editorial de J. J. Pérez, Bogotá, 1898. COCHRANE, Charles Stuart. Colombia en 
1823. EN: Revista de América, Bogotá, 

1946 (Nov.). DAVIDSON, Harry C. Diccionario Folclórico de Colombia. 3 vols. 
Publicaciones del 

Banco de la República, Bogotá, 1970. DE LA ROSA, José Nicolás. Floresta de la 
Santa Iglesia Catedral de la ciudad y 

provincia de Santa Marta. Biblioteca Banco Popular, Bogotá, 1975. DÍAZ, Alirio. 
Música en la vida y lucha del pueblo venezolano, Ediciones de la 

Presidencia de la República, Caracas, 1980. GONZÁLEZ HENRIQUEZ, Adolfo. La 
música costeña colombiana en la tercera 

década del siglo XIX. pp. 187-206 Latín American Music Review vol. 9 No. 2, 
University of Texas Press, 1988. 

—La música costeña en la obra de Fals Borda, pp. 57-92. Anuario Científico Universidad 
del Norte, Barranquilla, 1987. HAMILTON, John Potter. Viaje por el interior de las 
provincias de Colombia. 

Publicaciones del Banco de la República, Bogotá, 1955. 
HERNÁNDEZ DE ALBA, Gregorio. Libertad de los esclavos en Colombia. Editorial 
ABC, Bogotá, 1956. HERNÁNDEZ, Marcial. La noche de San Juan. EN: Boletín Historial 
No. 34, 35 y 

36. Cartagena, Abril de 1918. LEWIS GORDON, K. Main Currents in Caribbean Thought. 
The Johns Hopkins 

University Press. Baltimore, 1987. LÓPEZ, José V. Boceto biográfico del intrépido 
Almirante José Prudencio Padilla 

Talleres del Estado, 1923. 
MOLLIEN, Gaspard Theodore. Viaje por la República de Colombia en 1823. Biblioteca 

Popular de Cultura Colombiana. Publicaciones del Ministerio de Educación de Colombia. 
Bogotá, 1944. 

111



NOGUERA, Aníbal y DE CASTRO, Flavio. Aproximación al Libertador, testimo-
nios de una época. Plaza y Janes, Bogotá, 1983 (Compiladores). 

PERDOMO ESCOBAR, José Ignacio. Historia de la música en Colombia. Plaza y 
Janes. Bogotá, 1980. 

PEÑAS GALINDO, David Ernesto. Los bogas de Mompox: Historia del Zambaje. 
Tercer Mundo Editores. Bogotá, 19 

RIEDEL, Johannes. The Ecuadorean Pasillo: Música popular, música Nacional or 
música folklórica, pp. 1-25. Latin American Music Review, Vol. 7 No. 1. Univer-
sity of Texas Press, 1988. 

SCHOLES, Percy A. The Oxford Companion to music. Oxford University Press. 
Londres, 1975. 

SOTO, Rafael. Decenios de Mompox en la Independencia. 2 Vols. Barranquilla, 
1960. 

URUETA, José P. y PIÑERES, Eduardo. Cartagena y sus Cercanías. Tip. Mogo-
llón. Cartagena, 1912. 

VON HAGEN, Víctor M. Las cuatro estaciones de Manuela. Carlos Valencia Edi-
tores. Bogotá, 1980. 

Documentos 
Informe del Obispo de Cartagena sobre el Estado de la religión y la Iglesia en los 
pueblos de la costa 1781. pp. 65-69. Huellas, No. 22. Universidad del Norte, Ba-
rranquilla, 1988. 

Periódicos 
La Semana. Santa Marta, 17 de Enero de 1891. 

112




