
REINSERCION DE GUERRILLEROS. 
¿ENTRANDO EN LA CASA DEL ENEMIGO? 

Florentino Moreno Martín 
 Profesor de Psicología Social de la Universidad Complutense de Madrid 

Colaborador de IEPALA  
 

 

omo psicólogo social resulta para mí muy gra-
tificante escribir en una revista de historia, 

placer que aumenta al tratarse, como la cabecera de 
la publicación indica, de una Historia Crítica. Al 
combinar historia y psicología no deberíamos aten-
der exclusivamente al análisis de los elementos psi-
cológicos de los procesos históricos, lo que nos 
puede llevar a una peligrosa psicologización del 
objeto de estudio. La conducta humana, tanto la 
exterior y observable, como la que se manifesta en 
procesos psicológicos internos, tiene una relación 
dialéctica con la realidad histórica: es consecuencia 
y causa de la misma; y es labor de los científicos 
sociales explicar los condicionantes históricos de la 
conducta, al mismo tiempo que analizamos los pro-
cesos históricos como el resultado de múltiples pro-
cesos de interacción humana. 

    Mi primera intención cuando fui invitado a par-
ticiparen el foro de discusión "Problemas y alterna-
tivas para la paz en Colombia", fue preparar una 
ponencia que sirviera de resumen de los principales 
resultados de una investigación psicosocial realiza-
da en las zonas de guerra de Nicaragua, en los 
campamentos de la contra en el sur de Honduras y 
entre población española que jamás había vivido el 
fenómeno bélico. El objetivo de este estudio era el 
análisis de lo que vinimos a denominar como socia-
lización bélica, esto es, la interiorización del fenó-
meno de la guerra por parte de los niños. Durante 
meses entrevistamos a casi mil niños de 8 a 14 años 
estudiando a su vez a sus agentes socializadores: 
familia, escuela y medios de comunicación. 

Por las características de este foro y el título 
específico en el que se ha situado mi intervención 
"Reinserción como construcción de una nueva for-
ma de relación social", es preciso reorientar el con-
tenido de esta ponencia. Basándome en los datos 

empíricos de la investigación aludida, deseo refle 
xionar sobre algunos de los procesos psicológicos 
implicados en la reinserción de los guerrilleros a la 
vida civil. Especialmente quisiera centrarme en el 
análisis de uno de los fenómenos que muchos de 
ustedes conocen perfectamente: la destrucción psi 
cológica y social observada en muchos de los com 
batientes desmovilizados, ya sea que esta desmovi 
lización se deba a un proceso de negociación 
política, como es el caso reciente de Colombia, o sea 
fruto de una derrota militar, un armisticio o cual 
quier otro hecho.  

Sin enemigos 

En la raíz de muchos de los problemas psicoló-
gicos detectados en los desmovilizados se encuentra 
un fenómeno de carácter psicosocial: los exguerri-
Meros se quedaron sin enemigos. Este hecho que 
aparentemente debería significar más bien un ele-
mento positivo de recuperación psicológica para 
aquellos que vivieron las terribles situaciones aso-
ciadas a una guerra, supone en muchos casos un 
problema de identidad que evoluciona de modos 
diversos en función de las características personales 
de cada uno de ellos. 

Mi hipótesis es que el conceptualizar al adve 
sario como enemigo no es un hecho que se deriva 
exclusivamente de los acontecimientos políticos o 
económicos concretos. Junto con estas circunstan-
cias, que sirven de marco de referencia, existe en los 
adultos una predisposición a asumir a otro grupo 
social como enemigo irreconciliable, poco funda-
mental para participar activamente en los conflictos 
bélicos y, como veremos más adelante, uno de los 
principales problemas de recuperación psicosocial 
cuando los combates terminan. 

C 

30



¿De donde viene esta predisposición humana?, 
¿dónde puede situarse el origen del impulso del 
hombre a participar en las guerras, en los ejércitos, 
en los procesos de violencia organizada?.    

Cuando desde las ciencias sociales se trata de 
dar explicación a este hecho, la primera tendencia 
es tomar como unidad de análisis al individuo hu-
mano, intentando explicar sus respuestas como algo 
aprendido o heredado. 

Freud es uno de los autores que ha defendido 
esta última idea. En su segunda teoría de las pulsio-
nes (1920) habla de la existencia, junto al impulso 
de vida, de una pulsión de muerte caracterizada por 
la tendencia a retornar a lo inanimado. Cuando en 
1932, Albert Einstein le pidió una explicación psi-
cológica del origen de la guerra, Freud le contestó: 
es inútil tratar de librarse completamente de las 
pulsiones agresivas humanas, .basta con intentar 
desviarlas para que no tengan que canalizarse ha-
cia la guerra. (Freud, 1932). No menos citadas y 
debatidas son las teorías de los psicofisiólogos y 
etólogos que consideran la agresión como fenóme-
no instintivo y el conflicto como consecuencia ine-
vitable de la misma. El que existan determinadas 
estructuras nerviosas relacionadas con el fenómeno 
agresivo, ha sido uno de los principales argumentos 
esgrimidos por quienes defienden el origen innato 
de la agresividad humana, como es el caso de los 
famosos postulados de Lorenz (1969) y Eibl-Ein-
besfeldt (1977). 

Estos conocidos postulados que llevados al ex-
tremo eximirían de responsabilidad al hombre al 
considerar como natural su participación en los 
actos de violencia organizada, fueron duramente 
criticados desde distintas perspectivas sociobiológi-
cas, antropológicas y psicológicas. En los años 70, 
cuando se multiplicaban los procesos de violencia 
política (guerra de guerrillas, guerra de Vietnam, 
conflicto en Palestina, etc), se escribieron docenas 
de libros en los que se intentaba demostrar cómo el 
origen de las guerras no podía atribuirse a una 
tendencia innata a agredir, puesta en duda por mu-
chos antropólogos en sus estudios transculturales, 
sino más bien a los efectos del aprendizaje social de 
la violencia. Véanse Scott (1958), Montagu (1978), 
Kaufman (1970) y Fromm (1975) entre otros. 

Determinadas conductas agresivas pueden ex-
plicarse muy bien acudiendo a estas teorías psicoló-
gicas innatistas o biologicistas. El que una mujer 

golpee a alguien que está haciendo daño a su hijo, o 
el hecho de responder violentamente al ataque físi-
co, son respuestas que están presentes en el reperto-
rio de conducta de casi todos los animales. Sin 
embargo, tratar de explicar los fenómenos de vio-
lencia colectiva basándose en una tendencia innata 
del individuo a reaccionar agresivamente ante de-
terminados estímulos, es un argumento difícil de 
sostener en el caso de un fenómeno social tan com-
plejo como la guerra donde no se dan reacciones 
impulsivas sino cálculos premeditados, donde cada 
acción se planifica no como reacción inmediata a 
una agresión previa sino calculando costos y bene-
ficios. 

Aún en el caso de aceptar la tendencia innata del 
ser humano a responder de forma violenta ante 
determinados estímulos, es preciso acudir a otra 
teoría que dé cuenta de la facilidad con que nos 
adaptamos a la constelación de circunstancias que 
rodean una guerra. Porque es evidente que antes del 
desenlace de las hostilidades existe un proceso pre-
vio que lleva a la población a considerar el enfren-
tamiento armado como inevitable.      

Uno de estos elementos previos es la existencia 
del enemigo, condición imprescindible de la guerra. 
Todas las demás justificaciones se articulan en fun-
ción de esta idea. Puede existir enemigo sin que 
exista guerra, pero no al contrario. 

Con estas afirmaciones no pretendo psicologi- 
zar la idea de la guerra, en el origen de los conflictos 
bélicos existen razones de muy diversa naturaleza 
(sociopolítica, económica, etc) que la fundamentan. 
A mí lo que me interesa demostrar, es que la persona 
individualiza la confrontación, la interioriza en su 
particularidad psicológica. No dice el enemigo del 
país donde vivo uno mi enemigó.  

Esta capacidad para conceptualizar al otro como 
nuestro enemigo, no es un hecho circunstancial 
fruto de una evaluación racional que el adulto haga 
ante las situaciones concretas que vive cada día. 
Desde mi punto de vista, este fenómeno hay que 
situarlo en los procesos de identificación emocional 
con los grupos de referencia, implícitos en todo el 
proceso de socialización por el que pasarnos desde 
que llegamos al mundo.  

Los enemigos de los niños.      
Existe una tendencia a pensar que los niños son 

seres absolutamente inocentes incapaces de tener 
enemigos o de odiar a sus semejantes. Cuando esta- 

31



ba preparando la investigación, antes de marchar a 
Centroamerica, alguien me dijo que entraba dentro 
de las capacidades del niño elaborar una relación, 
que pudiera calificarse como de verdadera 
enemistad. En efecto, la idea de enemigo que 
tienen los niños más pequeños, es mucho más 
simple y primaria que la que tenemos los adultos. 
Pero es precisamente en este cambio de 
conceptualización, donde radica una de las claves 
del problema, que intentará explicar más adelante. 
 
 Resulta especialmente curioso observar la 
diversidad de enemigos que tienen los niños y las 
razones que dan para considerarlos como tal. De 
entre todos los posibles análisis que podrían 
hacerse con sus respuestas, el que más interesa 
para explicar el problema de la reinserción a la 
vida civil, es el referido a la evolución del 
concepto, es decir, las diferencias que muestran 
los niños más pequeños respecto a los mayores a 
la hora de definir a sus enemigos. En este sentido 
es preciso hacer una diferenciación entre el 
enemigo personal o particular del niño, y el que el 
niño cree que es el enemigo de su país, al que 
denominará enemigo nacional. 
 
 Los niños más pequeños tenían más enemigos 
personales que los mayores, mientras que los 
ma¬yores daban muchas más respuestas que 
podríamos definir como políticas (los sandinistas 
y los contras en Centroamerica, la ETA en 
España, etc). 
 
 En lo que se refiere al enemigo nacional se daba 
el proceso contrario. El porcentaje de los que 
consideraban que su país tenía enemigos, era muy 
superior entre los niños de más de 11 años, que en 
los menores de 10. Del mismo modo que en el 
caso anterior, también aquí los niños mayores 
aludían especialmente a enemigos políticos, 
mientras que muchos de los más pequeños hacían 
referencia a delincuentes, ladrones, drogadictos, 
etc. 
 
 Tenemos pues que el concepto de enemigo se va 
transformando con la edad. Esta evolución parte 
de lo particular y acaba en lo político. Es decir, 
con la edad politizamos a nuestros enemigos. 
 
 Hay que tener en cuenta que me estoy refiriendo 
a la totalidad de los niños entrevistados. Podría 
suponerse que este fenómeno es lógico entre los 
niños nicaragüenses que estaban viviendo la 
guerra, pero que no se debería dar en un Estado, 
como el español, que carece desde hace varias 
décadas de enemigos declarados. 
  
 

Al comparar las respuestas de los niños de ambos 
lados del Atlántico, se observa que es éste un 
fenómeno común. Existen por supuesto algunas 
diferencias. Por ejemplo, los niños españoles 
tienen más enemigos personales que los 
centroamericanos, situándose la mayor parte de 
ellos entre los conocidos (vecino, compañero, etc) 
y los delincuentes (ladrones, drogadictos, etc). 
Entre estos enemigos personales se citaban menos 
grupos de carácter político, aunque también era 
una respuesta que aparecía con cierta frecuencia. 
 
 Resulta sorprendente comprobar como casi el 
80% de los niños españoles cree que su país tiene 
algún enemigo. 
 
 A partir de los 11 años, cuando el niño tiene la 
posibilidad intelectual de hacer agrupaciones 
lógicas, interioriza con esa posiblidad, la 
valoración asociada a las agrupaciones que 
empieza a entender. Con la idea de pertenencia al 
grupo, se incorpora también el universo de 
elementos contrapuestos a éste. Si este proceso de 
diferenciación entre el grupo propio y los ajenos a 
éste, se refiere a grandes agrupaciones 
diferenciadas de forma radical por alguna 
característica que las distinga inequivocadamente 
(como la nación, el idioma, la raza, etc), junto con 
esta identificación con el grupo, se asumen 
también los conflictos intergrupales que envuelven 
a éste, sus incompatibilidades y sus enemigos. 
El que los niños más pequeños identifiquen a sus 
enemigos, en mayor medida que los mayores, 
como personas de su círculo inmediato y los niños 
mayores politicen esta elección, viene a confirmar 
lo dicho en el párrafo anterior. Con el paso de los 
años, y el aumento consiguiente de la capacidad 
racional, tendemos a identificarnos con grupos 
cada vez menos concretos: además de sentirnos 
miembros de una familia, comenzamos a sentir 
que pertenecemos a instituciones más amplias 
(iglesia, nación, etc). Los enemigos entonces, 
pasarían de ser los que estaban en contra de 
aquellos pequeños grupos originales, a ser grupos 
cada vez más amplios, opuestos a estas grandes 
instituciones que ahora se toman como referencia. 
Lo más interesante de este proceso, es que estas 
agrupaciones con las que nos identificamos 
cuando nuestra capacidad intelectiva lo permite, 
no suelen ser elegidas tras un proceso de reflexión 
de ventajas e inconvenientes. Lo habitual es que 
vengan determinadas por los procesos de 
socialización. De este 

32



modo, los grandes grupos o instituciones que se 
hayan presentado con mayor carga de inevitabili-
dad, es decir, aquellos que durante los primeros años 
de nuestra vida, sean más reales para nosotros, serán 
los que determinen nuestras vinculaciones y, por 
tanto, nuestros enemigos potenciales o reales. 

 
¿Cuáles son estos grandes grupos?. Aunque du-

rante siglos pudo predominar la religión como ins-
titución más cargada de realidad, en el ámbito cul-
tural occidental, el gran grupo que se presenta desde 
la infancia como realidad más vinculada a la cons-
trucción de la identidad, es la nación, muy por 
encima de otras diferenciaciones como la raza, la 
clase social u otras. Hay que tener en cuenta que en 
la nación, además del hecho fundamental de la 
lengua, se agrupan, sobre todo si se trata de nacio-
nes-estado, un conjunto de instituciones unificado-
ras que remiten constantemente a la idea nacional 
(parlamento, policía, campeonatos deportivos, mo-
neda, etc). Si seguimos este razonamiento hasta el 
final, podemos decir que el nacionalismo es una de 
las bases psicológicas de la guerra contemporánea. 
Y no únicamente de la guerra entre naciones cons-
tituidas. También en los procesos de guerras civiles 
o de grupos insurgentes armados (terrorismo o gue-
rra de liberación, según se adopte una u otra pers-
pectiva), el hecho nacional es unificador. Basta con 
analizar el escaso éxito que tuvieron gestas relativa-
mente recientes que situaban el ideal de identifica-
ción en valores supranacionales como la clase so-
cial, la libertad de América Latina o la Causa Árabe. 
(el Che en Bolivia, la internacional comunista ante 
la segunda guerra mundial o el panarabismo en la 
guerrapor Kuwait).       

  

Sin embargo, hay que entender esta argumenta-
ción desde una perspectiva histórica y dialéctica. 
Del mismo modo que en el momento actual es el 
estado-nación la realidad macrosocial de presencia 
más clara en nuestro proceso de socialización infan-
til, en el pasado eran otras las ideas unificadoras que 
generaban de forma casi autosómica la fidelidad y 
la consiguiente enemistad. Al igual que hoy es rela-
tivamente fácil que la gente arriesgue su vida cuan-
do su nación está en peligro, hace siglos era usual 
que los hombres murieran por el rey o por las 
doctrinas religiosas. 

Debemos pues estar abiertos a la posibilidad de 
que con el paso de los años, o de los siglos, la idea 
macrosocial de identificación más inmediata, pase 
a ser otra. Ante esta nueva idea probablemente 

desfilen los nuevos soldados, tras haber combatido 
contra aquellos que osaron mancillarla. No olvide 
mos que, si bien las instituciones conforman al 
hombre, el origen de las mismas se sitúa en la 
interacción social humana.  

 Aunque la vinculación racional del niño con el 
grupo no sea posible hasta que éste no posea una 
capacidad de pensamiento formal, esto no quiere 
decir que antes no está ligado al mismo. El vínculo 
existe, pues de este macro-grupo forman parte los 
miembros del entorno socializador del muchacho 
(la familia, los amigos, etc,). Y es precisamente por 
tener con estos miembros fuertes lazos emocionales, 
por lo que la vinculación con el gran grupo es más 
firme y acrítica. 

En Centroamérica, los niños más pequeños es-
taban identificados de forma más directa con su 
bando. Muy pocos de estos niños entre 8 y 10 años 
pensaban que ninguno de los dos bandos era bueno, 
y mucho menos que el bueno fuera el que estaba al 
otro lado de la frontera. Cosa que sucedía con cierta 
frecuencia entre los niños mayores. 

En general los niños más pequeños siempre eran 
más radicales en sus juicios de condena al enemigo, 
a la vez que se identificaban más con los roles 
militares y, en general, con los aspectos más concre-
tos de las conductas esperadas siguiendo los valores 
de la institución-guerra.          

Los niños mayores, por su capacidad de elaborar 
operaciones formales, tienen interiorizada la insti-
tución-guerra de una forma que supone una menor 
implicación emocional. Aun así, la racionalización 
de los hechos sigue marcada estructuralmente por 
las asociaciones establecidas en el momento de 
interiorización de los conceptos. Así, aunque pue-
dan establecer una crítica racional al hecho bélico, 
ésta no supone que no exista una disposición a 
cumplir con el mismo, en el caso de que los valores 
fundamentales que constituyen su identidad están 
enjuego. 

En definitiva, el niño más pequeño estaría vin-
culado a la institución-guerra porque eso es la reali-
dad, mientras que el mayor lo estaría porque es lo 
que considera su deber. Esto explicaría una realidad 
comunicada por todos los militares consultados, 
esto es, que los niños-soldados, cuantos más 
pequeños son, tienen una mayor audacia y valentía. 
Y es que, como es bien sabido, no es lo mismo 
luchar 

33



porque es lo que se sabe hacer y la realidad que 
se conoce, que hacerlo por deber. 

El conocimiento real del adversario, por terri-
bles que sean sus acciones, no es el elemento 
determinante para intensificar los sentimientos 
de enemistad y odio. Más bien al contrario. 

En tiempos de guerra, una de las normas 
militares fundamentales es limitar al máximo el 
contacto entre los miembros de los bandos 
enfrentados. El intercambio entre personas 
pertenecientes a grupos enemigos, puede llegar a 
difuminar de algún modo los elementos de 
fricción ideológica, lo que hace concebir al 
contrario como un ser humano particular y no 
como un miembro del grupo odiado. Cuanto 
menor sea el conocimiento personalizado del 
adversario, más posibilidades existen de que lo 
temamos, de que lo veamos como una amenaza. 

Los niños de las zonas de guerra de 
Nicaragua tenían un conocimiento de su 
adversario, y en general del curso de la guerra, 
más amplio que el de los niños de los refugios del 
sur de Honduras. En estos campamentos se 
ocultaba a los niños toda la información que 
tuviera que ver con la guerra. Estos sabían de los 
sandinistas únicamente a través de los rumores que 
corrían permanentemente entre las hacinadas 
barracas. En estos rumores se les atribuía a los 
que ellos denominaban piricuacos todo tipo de 
maldades, algunas de las cuales podrían resultar 
ridiculas para alguien ajeno a la realidad de los 
campamentos (fábricas de jabón que utilizaban 
como materia prima a los ancianos, militares que 
desayunaban sangre de criaturas humanas.etc) 
pero no se tomaban así entre los niños, ni entre 
muchos adultos, que, a forma de escuchar tantas 
veces las mismas historias, acababan 
creyéndolas. 

Con estos precedentes, es fácil comprender por 
qué la percepción del enemigo era en los niños 
contras mucho más radical que entre los niños 
sandinistas. No son únicamente los hechos los que 
nos hacen asumir a una persona o grupo como 
nuestro enemigo, sino sobre todo, la 
interpretación que se haga de los mismos. Existía 
más diferencia, a la hora de conceptual izar al 
adversario como enemigo, entre los hijos de los 
contras y de los sandinistas, que en el interior de 
cada uno de los bandos, entre niños más y menos 
afectados por el conflicto (muerte de familiares y 
amigos, heridos, presencia de combates, etc). 

Desconozco los pormenores de la infancia en 
Colombia, pero podría suponer que en aquellos 
lugares donde la guerrilla es más activa, allí 
donde los niños están habituados a convivir con 
los combatientes es muy probable que no 
consideren a éstos como sus enemigos con la 
misma intensidad que un niño de las grandes 
ciudades alejado del movimiento de los fusiles. 

En un mundo complejo, en el que todos partici-
pamos de los valores de distintas instituciones que 
tienen intereses contrapuestos, no es posible evitar 
el conflicto entre grupos. Ahora bien, en 
ocasiones, los adversarios o competidores se 
convierten en enemigos personales, con los que 
nos es imposible convivir sin destruirlos o 
humillarlos. Entre las dos situaciones suelen 
mediar distintos procesos: sensación de amenaza, 
atribución desmesurada de poder, información 
fragmentada, rumores, etc. La combinación de 
todos estos factores, es el origen de la 
polarización previa a cualquier estallido bélico. 

La polarización bélica  

Es evidente que la existencia de un enemigo al 
cual poder oponerse, tiene una serie de contraparti 
das funcionales a las que el dirigente de una nación 
o de un colectivo le cuesta trabajo renunciar: cohe 
siona al grupo, refuerza la identidad del mismo en 
contraposición a la del adversario, permite imputar 
los errores propios al foráneo, justifica el aumento 
del control y la presión sobre los individuos y, sobre 
todo, refuerza su liderazgo. 

Una importantísima proporción de excomba-
tientes de todas las guerras afirman que a pesar 
de los malos momentos vividos, nunca se sintieron 
más unidos a otros seres humanos que en los 
peores momentos del enfrentamiento bélico. En 
esas circunstancias estarían dispuestos a todo por 
sus compañeros, a perdonar todas las ofensas, a 
dar la vida por cada uno de ellos. Y no sólo por los 
que portaban las armas sino por todo el grupo al 
que representaban (la nación, el partido, la 
organización, los campesinos sin tierra,...). 

En muchos libros de polemología se interpreta 
este hecho como un activo de la guerra, como algo 
positivo que se deriva de los enfrentamientos arma-, 
dos. Se habla de generosidad, de entrega, de espíritu 
de sacrificio, como si se estuviera hablando de 
universalidades que definieran la conducta de los 
soldados, olvidando que esos mismos militares 
solidarios, sacrificados y generosos con los 
integrantes de

34



su grupo, asesinan con orgullo y satisfacción a los 
miembros del bando contrario.  

La polarización bélica exalta de tal forma la 
emotividad que a la mayor parte de los que partici-
pan en un guerra les resulta casi imposible interpre-
tar la realidad si no es en función del enfrentamiento 
armado. Los combatientes que regresan de las zonas 
de combate no pueden entender lo que ellos califi-
can como superficialidad de las relaciones sociales. 
"¿Cómo es posible que mientras nos estamos ma-
tando, ustedes se sigan diviertiendo como si no 
pasara nada?", gritaba un argentino que regresaba 
mutilado a un Buenos Aires que no detenía su 
marcha habitual por lo que sucedía en las Islas 
Malvinas. 

¿Hasta qué punto esta polarización contenía una 
vez acabadas las hostilidades?. Esta sería la pregun 
ta clave para entender lo que sucede en los procesos 
de reinserción.   

Cuando termina una guerra son muchos los 
procesos históricos que intervienen como para po-
der aventurar una respuesta general a la pregunta. 

En el estudio del que les estoy hablando se hizo 
un análisis de qué es lo que supuso la guerra civil 
española (1936-1939) entre republicanos y militares 
franquistas, para los niños españoles. Como es bien 
sabido esta guerra tuvo como consecuencia cientos 
de miles de muertos, la destrucción del país, multi-
tud de exiliados y una dictadura militar de 40 años. 
A pesar de la importancia que tuvo para varias 
generaciones de españoles, a los niños de hoy en día 
no les dice casi nada. 

El desconocimiento que tenían de esta guerra 
era tan grande que sólo un 20% supo identificar, de 
forma más o menos acertada, los grupos que se 
enfrentaban. De éstos, muy pocos sabían porqué se 
llevó a cabo, y cuáles fueron sus consecuencias. 
Después de tantos años, y a pesar de ser un tema que 
estaba muy vigente en los medios de comunicación 
en el momento en que se hicieron las entrevistas (se 
cumplían 50 años de su fin), puede decirse que 
aquella guerra, es una más de las que deben apren-
derse para rendir en los exámenes. Pero su posible 
vinculación emocional con uno de los bandos, es 
prácticamente nula.   

No es fácil hacer generalizaciones a partir de los 
datos españoles, ya que, al ser una guerra civil, la 
polarización post-bélica se basaba fundamental- 

mente en valores ideológicos que van perdiendo 
fuerza al irse transmitiendo de generación en gene-
ración. 

Desde mi punto de vista la causa concreta que 
se esgrime en cada guerra, es una idea más efímera 
que los fundamentos culturales e ideológicos que 
unificaban a cada uno de los grupos en el momento 
de llevarse a cabo las hostilidades. Si esta diferen-
ciación continúa una vez acabada la guerra, existi-
rán más posibilidades de que en el futuro puedan 
surgir nuevas causas que animen a los ciudadanos 
a participar nuevamente en acciones hostiles. 

Pero las cosas cambian cuando el fin de una 
guerra está más cercano en el tiempo. También las 
reacciones conductuales y emocionales de los ex 
combatientes varían considerablemente en función 
de la forma en que la guerra haya terminado para 
ellos. No es lo mismo una derrota militar absoluta 
como la de los republicanos españoles en 1939 o la 
de los somocistas nicaragüenses en 1979, que un 
proceso negociado de paz total como en el caso 
reciente de El Salvador, en el que ninguna de las 
partes puede considerarse totalmente derrotada. 
Más complejo aún es el caso de desmovilización 
parcial, en el que sólo una parte de los alzados en 
armas se reincorpora a la vida civil, como es el caso 
de Colombia y de la reinserción de la escisión 
político-militar de ETA en España.  

Cuando un grupo de combatientes deja las ar-
mas, uno de los dos componentes para sostener y 
definir una guerra desaparece: la violencia. Pero 
queda otro elemento imprescindible a tener en cuen-
ta: la existencia de colectivos enfrentados. 

Generalmente, cuando en los manuales de psi-
cología, se aborda el tema de la guerra, se hace 
situando como elemento central el hecho de la vio-
lencia. La agresividad humana, innata o aprendida, 
sería su fundamento psíquico. Los fenómenos de 
agrupación, cohesión grupal, etc, serían elementos 
que canalizarían esa agresividad. En términos sim-
ples podría decirse que los hombres se agrupan para 
hacer más efectiva su agresividad, para optimizarla. 
Del mismo modo que se establece esta correspon-
dencia, consideran que la argumentación comple-
mentaria se aproxima más al hecho real de la guerra: 
los hombres ejercen la violencia porque conforman 
grupos homogéneos e incompatibles entre sí. En 
este caso la violencia no tendría un valor causal, sino 
instrumental. La consecuencia teórica ingenua que

35



se derivaría de este postulado es que para acabar 
con  la guerra sería preciso incidir en la existencia 
de los  grupos, lo cual podría hacerse en dos 
posibles direc-ciónes: eliminándolos o 
difuminando al máximo sus 
diferencias. La primera solución es inviable dada 
la naturaleza social del ser humano (si 
desaparecen los grupos desaparece el hombre), 
la segunda es la solución utópica final de los 
movimientos igualita-ristas como el 
marxismo. Si nos apeamos de la especulación 
teórica, podemos encontrar que la solución que la 
humanidad ha dado a esta incompatibilidad 
grupal, ha sido el establecimiento de relaciones de 
poder entre los grupos. De forma que la 
violencia, únicamente se produciría en el caso 
de que alguno de estos grupos cuestionara esas 
relaciones. La organización política del mundo 
contemporáneo se fundamenta en la 
subordinación de las relaciones de poder a la 
autoridad del Estado. Entre los Estados existen 
también relaciones de poder acordadas o de 
pacto. Cada período de violencia (guerras, 
revoluciones, etc) implicaría un cambio en la 
distribución de ese poder. Utilizando una conoci-
da metáfora, podría decirse pues, que la violencia 
es la partera o comadrona de la historia. 

 
Al situar los procesos grupales como valor 

ideológico y a la violencia como elemento 
instrumental de la guerra, creo estar reflejando lo 
que ésta es en realidad. Los hombres no se reúnen 
para guerrear, sino que existen grupos que entran 
en conflicto. Sin una idea que unificara y diera 
identidad a estos grupos, la guerra no existiría. Se 
podría argumentar que si bien esto es evidente en 
el caso de guerras entre naciones, donde los 
grupos están perfectamente conformados y 
unificados por la lengua, la cultura, y en ocasiones 
incluso por la raza; el argumento podría fallar en 
el caso de las guerras civiles e ideológicas donde 
hombres de distintos grupos (raciales, familiares, 
etc) se reúnen conformando bandos heterogéneos. 
Desde mi punto de vista el argumento es válido en 
ambos casos. En el primero, los grupos que entran 
en conflicto están configurados en torno a ideas y 
valores bien asentados. La conciencia de 
pertenencia al grupo es inmediata. En el segundo 
la existencia de los grupos es previa al acto violento 
y no está derivada del mismo. Las ideas que 
unifiquen a estos nuevos grupos y que los hagan 
entrar en conflicto, serán las que los identifiquen en  
alguna dicotomía como la de oprimidos-explotado-
res, liberales-conservadores o pobres- 

ricos. En este caso será necesario tomar 
conciencia de esta nueva pertenencia.  

Los grupos que intervienen en los conflictos 
armados necesitan conformarse en torno a una idea 
unificadora. Si esta identidad existe se utilizarán 
técnicas para reforzarla. Si no existe se intentará 
crear, generalmente partiendo de valores de identi-
ficación más asentados. En el caso de Nicaragua 
tenemos un ejemplo claro de esto último. Los san-
dinistas, cuya principal raíz ideológica era marxista, 
añadieron a ésta, en su labor de proselitismo contra 
Somoza, la idea nacionalista simbolizada en la figura 
del general liberal Augusto C. Sandino. 

Por eso doy tanta importancia a la idea de la 
conformidad. Para conseguir iniciar y mantener una 
guerra es preciso crear una motivación que vincule 
a los individuos con uno de los grupos. Una vez 
conseguida ésta, el aparato institucional de la guerra 
hace que los sujetos consideren su participación 
como inevitable. 

Es tan importante el proceso de identificación y 
conformidad con el grupo, que en el desarrollo 
normativo de la guerra, sobre todo en lo referido a 
la instrucción militar, es el elemento psicológico 
sobre el que más se trabaja. Los uniformes, los 
desfiles, las banderas, la homogeneidad en el tipo de 
vida que se lleva en los cuarteles, tiene como obje-
tivo fundamental crear lazos de identidad y fidelidad 
con el grupo, o reforzarlos en el caso de que ya 
existieran. 

Los mandos militares están convencidos del 
valor directivo de la identificación y conformidad 
grupal en tiempo de guerra. El reclutamiento forzo-
so, la disciplina militar, los juicios sumarios, las 
amenazas y los castigos, son poderosos elementos 
disuasorios para que aquellos que no están conven-
cidos desistan de abandonar las fuerzas armadas. 
Pero si no se consiguen fuertes lazos de vinculación 
ideológica con el bando en el que se participa, la 
efectividad militar de los combatientes se sitúa bajo 
mínimos. Es lo que en el ámbito castrense se define 
como baja moral militar. Aunque en este fenómeno 
influyen también otros factores, los que tienen que 
ver con la vinculación grupal son los que se han 
mostrado más efectivos. De hecho, la llamada gue-
rra psicológica se fundamenta en la utilización de 
diversas técnicas para crear desconfianza y división 
en el bando enemigo. Estas técnicas no buscan que 
el soldado traicione a su causa y a su grupo de 
referencia, sino hacerle ver que sus dirigentes les 
tienen engañados, que están vendidos a otras causas 
(país extranjero, enriquecimiento personal, etc). El

36



objetivo es por tanto desvincularle ideológicamente 
de su grupo, hacerle psicológicamente vulnerable a 
adoptar una nueva fidelidad. 

Situar el proceso de identificación grupal como 
condición necesaria para la participación de los 
ciudadanos en la guerra, y el uso de la violencia 
como elemento funcional de la misma, no significa 
que entre ambos procesos exista una relación jerár-
quica unidireccional. En realidad esta relación es 
dialéctica. La violencia no es únicamente uno de los 
medios que utilizan los grupos para resolver los 
conflictos y mantener sus relaciones de poder. El 
uso de la violencia también contribuye a intensificar 
los sentimientos de pertenencia al grupo, a la vez 
que eleva la cohesión interna de éste. Esto es así 
tanto para el grupo que la sufre como para el que la 
ejerce. 

Es bien conocida la efectividad que tienen los 
mártires en las guerras. Además de dar un valor a la 
causa esgrimida (por la que estas personas dieron su 
vida), acallan las opiniones de los que propugnan un 
entendimiento con el bando contrario, los que deben 
plegarse a uno de los bandos voluntariamente o a la 
fuerza, ya que de seguir manteniendo sus posiciones 
serían tomados como traidores. La diversidad de 
opciones dura hasta que comienzan las hostilidades. 
A partir de ese momento es preciso optar entre dos 
bandos únicamente. 

Quienes ejercen la violencia se ven a la vez más 
comprometidos con el grupo. En la guerra, al con-
trario que en períodos de paz, la destrucción y el 
asesinato no sólo no se castigan, sino que quienes 
son más efectivos en estas funciones son mostrados 
como ejemplos en los que el grupo ha de mirarse. 
Por otro lado, cuando los programas de entrena-
miento militar crean el hábito de obedecer de forma 
inmediata a las órdenes, no sólo consiguen una 
mayor funcionalidad operativa, también pretenden 
eximir de responsabilidad moral al soldado que 
mata. De este modo el individuo se vincula más al 
grupo, que en definitiva es el que ha cometido la 
acción de la que él no ha sido más que un instrumen-
to. La metáfora del brazo ejecutor remite a un 
cuerpo del que el individuo participa. 

Tenemos pues que entre los dos componentes 
definidores de la guerra se da una relación circular: 
La cohesión e identidad grupal puede llevar, en caso 
de conflicto, a la utilización de la violencia. A su 
vez, el uso de la violencia hace aumentar la cohesión 

e identidad grupal, lo que hace más posible el uso 
de la violencia, etc. 

Al acabar la guerra. 
Cuando acaban los combates se rompe uno de 

los elementos del círculo, el de la violencia abierta 
y destructiva. Pero ¿Qué sucede con la identidad 
grupal que estructura casi de forma total la vida del 
combatiente?. La respuesta depende en gran medida 
del desenlace del conflicto armado. 

En los casos de guerras con un claro vencedor 
como la victoria aliada sobre el fascismo, en el 
bando perdedor la cohesión desaparece y la sensa-
ción de pertenencia de sus miembros se reduce a su 
mínima expresión pues el grupo como tal ya no 
existe. Las bases se sienten desilusionadas y a me-
nudo traicionadas. La historia es siempre cruel con 
el vencido, sus acciones son calificadas como crue-
les, tiránicas, aberrantes, las de los vencedores como 
heroicas e inevitables. Lo más usual es que, de un 
modo u otro, los elementos fundamentales que iden-
tifican al triunfador sean asumidos por la población 
del bando perdedor. Es este un proceso que suele ir 
acompañado de una represión ideológica (prohibi-
ciones, ridiculizaciones, etc) sobre los valores que 
fundamentan la idea del grupo vencido. Son los 
hijos de los vencidos los que en un proceso adapta-
tivo asumen los nuevos valores. 

Cuando la guerra acaba tras un proceso de ne-
gociaciones donde se hacen importantes concesio-
nes por ambas partes, disminuye de forma consi-
derable la polarización, y el sentimiento de 
pertenencia al grupo se difumina. La vinculación de 
los miembros de un grupo desmilitarizado en la vida 
civil carece de los componentes afectivos y funcio-
nales que tenía en la vida castrense. Al desaparecer 
el objeto central de vinculación, la lucha contra el 
enemigo, y la forma de vida interdependiente de los 
campamentos, es imposible mantener la idea de 
pertenencia. Lo normal en estos casos es que se 
generen importantes sentimientos de impotencia y 
frustración y los combatientes de ambos lados se 
pregunten para qué sirvió tanta muerte y destruc-
ción. En Nicaragua tras la victoria electoral de Vio-
leta Barrios de Chamorro y el consiguiente fin de 
las hostilidades bélicas, se llenaron las salas de 
espera de los psicólogos clínicos y los psiquiatras. 
Los muchachos le preguntaban a mis colegas 
"¿quión me devuelve la piernas, quien da vida a mi 
hermano? ¿la reconciliación?, ¿la democracia?...". 
Diez años antes cuando los sandinistas triunfaron

37



sobre el somocismo los casos de trastorno psicoló-
gico registrados eran mínimos: el sacrificio 
mereció la pena decían al unísono mutilados, viudas 
y padres de caídos. 

Hay un tercer supuesto de desmovilización 
que tal vez sea el más cercano a la situación de la 
Colombia de nuestros días y de los exguerrilleros 
de los que se habla en estas jornadas. Es el caso 
en el que las negociaciones para el fin de la 
violencia no afectan a aquellos elementos que 
daban sentido a la acción de los combatientes, 
sino a la necesidad de acabar con la violencia. En 
estos casos se trata de dar alguna salida 
institucional y personal a cada uno de los 
desmovilizados. Es lo que suele conocerse como 
reinserción. No se trata de una reconstrucción tras 
asumir la imposibilidad de llevar adelante ninguna 
de las dos posturas enfrentadas, ni de una 
asimilación del vencedor que ha hecho 
desaparecer por las armas las esperanzas del 
vencido, sino de un proceso que metafóricamente 
podríamos denominar como de retorno a la 
comunidad de un grupo que se desligó de ella. El 
enemigo abre las puertas de su casa. 

Es este un proceso con diferencias conside-
rables respecto a los dos casos anteriores. Los 
grupos insurgentes son remisos a la reinserción 
porque supone un reconocimiento implícito de una 
derrota, si cabe, peor que la militar: el 
reconocimiento de su falta de razón , el sinsentido 
de su acción, de su lucha. Es por esto por lo que 
ningún proceso de reinserción se ha llevado a cabo 
sin una negociación que los dirigentes puedan 
esgrimir como una victoria relativa. Todos se 
presentan como hechos en los que no hay 
vencedores ni vencidos. 

Desde una perspectiva política pueden defen-
derse estos argumentos. Los líderes de los 
desmovilizados pueden presentar los resultados 
políticos de las negociaciones (elecciones, cambios 
económicos y sociales, etc). Pero en las bases 
guerrilleras la vida cotidiana no se llena con el 
sufragio universal. Les es preciso reestructurar 
completamente su forma de vida. 

Al sentimiento de frustración aludido anterio-
mente se une la falta de reconocimiento de lo que 
ha dado sentido a su vida durante los últimos 
años. Metafóricamente podría decirse que en los 
casos de reconstrucción los excombatientes de 
uno y otro lado se preguntan por qué destruyeron 
la causa común; en este caso la sociedad receptora 
le dice al 

reinsertado ¿por qué destruiste la casa en la 
que ahora quieres volver a morar?. 

No conozco en profundidad la situación de 
los excombatientes que abandonaron en los 
últimos años las armas en Colombia. Por las 
experiencias de casos similares, las conductas de 
estas personas toman diversas direcciones. Si 
excluimos a quienes logran reinsertarse 
profesional o políticamente en la nueva situación, 
de forma que pueden desarrollarse sin renunciar a 
su pasado, la mayor parte de personas buscan una 
salida individual al margen del grupo de referencia, 
tras un proceso de desencanto social que les lleva 
a recuperar vinculaciones de gratificación 
afectiva más inmediata como la familia. 

En el caso de aquéllas personas que no son 
capaces de asumir cierto grado de frustración al 
verse enfrentadas a una situación social en las que 
deben, explícita o implícitamente, arrepentirse de 
su pasado, algunos casos derivan en trastornos 
patológicos que suponen un período de anomia 
anormalmente largo (desorientación interior, 
impotencia, desamparo, incapacidad para la 
acción, depresión...) o en casos de brotes 
psicológicos peligrosos como el que acompaña 
con cierta frecuencia a períodos posbélicos en 
los que un ex-combatiente asesina 
indiscriminadamente a grupos de civiles. Es 
importante señalar que estos casos no son una 
consecuencia automática del proceso de 
reinserción sino la combinación de trastornos de 
personalidad con una situación frustrante que 
puede actuar como desencadenante.      

En situaciones tan complejas no es fácil 
hacer recomendaciones que vayan más allí del 
grupo de consejo psicoterapéutico, que es a 
veces lo más sencillo a la vez que lo más 
ineficaz en la solución de los problemas 
derivados de situaciones sociales. 

He podido conocer, aunque no con la profundi-
dad que hubiera deseado, los importantes problemas 
de adaptación de los desmovilizados que no son 
exclusivamente de seguridad o económicos, sino 
también de carácter psicosocial y puramente psico-
lógicos. Algunos de ellos creo que pueden derivarse 
de los procesos a los que aludía anteriormente. Para 
todos los interesados en superar las secuelas de los 
conflictos bélicos será de gran ayuda la respuesta 
que ustedes sepan darle, y puede servir de ejemplo 
a situaciones similares que se darán en otras latitu-
des.

38



Referencias bibliográficas. 
EIBL-EIBESFELDT, I, (1977) El hombre preprogamado. Madrid: Alianza Editorial. 
FREUD, SIGMUND, (1969). Más allá del principio del placer. Madrid: Alianza Editorial, (originalmente publicado en 1920) 
FROMM, ERICH, (1979). Anatomía de la destructividad humana. Madrid: Siglo XXI de España. 
KAUFMANN, H. (1970). Agression andaltruism. A psychological analisys. New York: Holt Rinebart and Winston Inc. 
LORENZ, KONRAD. (1972). Sobre la agresión: el pretendido mal. Madrid. Siglo XXI.(originalmente publicado en 1972). 
MONTAGU M.F. ASHLEY (1978). La naturaleza de la agresividad humana. Madrid: Alianza editorial. 
MORENO MARTIN, FLORENTINO. (1991b). Infancia y guerra en Centroamérica. San José de Costa Rica: editorial FLACSO. 
MORENO MARTN, F. y JIMÉNEZ BURILLO F. (eds) (1992). La guerra: Realidad y alternativas, .Madrid: editorial Complutense. 

SCORIJF. (1958). Aggression. Chicago: Universityof Chicago Press.      

 

ANOTACIONES SOBRE EL PROCESO DE PAZ 

Alejandro Reyes Posada  
  Instituto de Estudios Políticos y Relaciones Internacionales, Universidad Nacional de Colombia

Nos encontramos en un punto muerto del proceso 
de paz. Ninguna de las partes logra articular un 
lenguaje ni un mandato político de negociación 
para ofrecer a la otra. El mismo procedimiento del 
diálogo directoentre gobierno y guerrillas sufre 
unacrisis de desprestigio momentáneo. La 
reacción adaptati-va de uno y otras ante la 
suspensión de las conversaciones de paz ha sido 
volver a las estrategias militares, con la 
esperanza de regresar a la mesa de negociaciones 
en mejores condiciones de fuerza que antes, y, si 
es posible, que el adversario.A pesar de las 
ilusiones creadas por mayores presupuestos y 
tecnologías de guerra más eficaces, permanece 
inalterado el hecho de que existe una situación de 
empate militar negativo entre las guerrillas y las 
fuerzas armadas, en cuanto ninguna parte puede 
derrotar a la otra. De alguna manera hay un 
circulo vicioso entre la insurgencia armada y la 
contrainsurgencia, cuya única posibilidad de 
ruptura es una negociación política.Lo esencial 
entonces, es que existe un proceso de diálogo 
encaminado a un acuerdo, que se reiniciará en 
octubre de este año, en cuya preparación se 
encuentran embarcadas las partes. 
Mientras haya posibilidades de una paz nego-
ciada, el conflicto armado, a pesar de sus 
horrores, tiene un carácter más moderado que si no  

las hubie-ra, como es el caso del Perú con Sendero 
Luminoso. Como mínimo, la perspectiva de una 
futura reconciliación obliga a las partes a 
relativizar su grado actual de enemistad. Es 
necesario preguntarse por qué ha sido dilatada y 
difícil la negociación con las guerrillas. No 
satisface la explicación que afirma que la 
anterior ronda de negociaciones en México haya 
fracasado por falta de voluntad de alguna de las 
partes. El gobierno busca sinceramente superar 
la violencia por la vía política. Igual puede 
decirse de las guerrillas, en la medida en la cual 
desean realmente construir un proyecto político 
que sustituya la guerra. El de la paz es un claro 
ejemplo de problemas en los cuales es mayor la 
motivación por resolverlos que la comprensión 
de su naturaleza y dimensiones. La dificultad 
inmediata es que no ha habido todavía un 
verdadero acercamiento a un terreno común de 
negociación. El gobierno no ha definido 
términos bajo los cuales las guerrillas puedan 
concebir su desmovilización sin sentir que dan 
salto al vacío para caer en manos de sus 
adversarios. Las guerrillas no han sabido formular 
sus proyectos políticos en términos viables para 
llegar a una negociación. El gobierno concibe 
las guerrillas como aparatos militares 
depredadores y terroristas, e ignora sus 
dimensiones políticas y su inserción social. A su 
vez, las guerrillas niegan su propia descompo- 

 

 

39


	05_HC_n7_art4
	Páginas desde._data_H_Critica_07_06_H_Critica_07



