
84

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

The challenges of staging the “National 
Soul”: Chile in the Ibero-American 
Exposition of 1929 in Seville 

Abstract

This article examines Chilean national imaginaries 

during the 1920s and their graphic and material 

representation. It does so through a concrete case: 

the preparations and staging of Chile’s pavilion in 

the Ibero-American Exposition of 1929 in Seville. 

The study begins by explaining the influence of 

culturalist nationalism on Chilean imaginaries 

and the need to represent the “national soul” in 

the exposition. It then analyzes how these ideas 

were physically and graphically represented in the 

country’s exhibit. Special attention is paid to the 

representational challenges and the negotiations 

between different participants concerning the 

content of the exhibit.

Key Words

Chile, national imaginaries, representation, “natio-

nal soul,” Ibero-American Exposition of Seville 

(1929).

Los desafíos de escenificar el “alma 
nacional”. Chile en la Exposición 
Iberoamericana de Sevilla (1929)

Resumen

El artículo examina los imaginarios nacionales de 

Chile en la década del veinte y su representación 

grafica y material. Para ello se recurre a un caso 

concreto: los preparativos y el montaje del pabe-

llón de Chile en la Exposición Iberoamericana de 

Sevilla en 1929. El estudio explica la influencia del 

nacionalismo culturalista en los imaginarios chile-

nos y la necesidad de representar en la exposición 

el “alma nacional”. Luego, analiza cómo estas 

ideas fueron puestas en escena en la representa-

ción del país en la exposición. Se presta especial 

atención a los desafíos de tal representación y a 

las negociaciones en torno a su contenido entre los 

diferentes actores participantes.

Palabras clave

Chile, imaginarios nacionales, representación, 

“alma nacional”, Exposición Iberoamericana de 

Sevilla (1929). 

Artículo recibido: 

30 de abril de 2010; 

aprobado: 21 de julio 

de 2010; modificado: 

28 de julio de 2010.

Licenciada y Magíster en Historia de Pontificia Universidad Católica de Chile (Santiago, Chile). 
Diseñadora de la misma universidad. Estudiante de Doctorado en Historia de América Latina 
en la Universidad Libre de Berlín (Berlín, Alemania). Sus intereses investigativos son las iden-
tidades e imaginarios nacionales, la representación visual, la propaganda, la historia de las 
ideas y la historia cultural. Sus últimas pubicaciones son: con Dr. Prof. Stefan Rinde, “Der Sold 
Chile”. Gedenken an die Opfer politischer Gewalt in Chile im 19. und 20. Jahrhundert, a publicarse den-
tro de un volumen editado en Alemania por Dr. Manfred Hettling, en proceso de edición. 
sdummer@plagio.cl 

Sylvia 
Dümmer 

Scheel



85

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

Los desafíos de escenificar el “alma 
nacional”. Chile en la Exposición 
Iberoamericana de Sevilla (1929) Ï

En 1889 el pabellón que representó a Chile en la gran Exposición Universal de París 
gozaba de una impronta sumamente francesa. Un edificio de estilo neoclásico con 
estructuras en hierro y curvos techos de vidrio evidenciaba la autoría gala de su arqui-
tectura y le permitía quedar a tono con la recién inaugurada Torre Eiffel. Su objetivo 
era parecerse lo más posible a Europa, para así dar la idea de ser un país civilizado. 
Cuarenta años después, el pabellón chileno en la Exposición Iberoamericana de Sevilla 
de 1929 tenía una estética bastante diferente. La construcción, que evocaba la silueta 
de la Cordillera de los Andes, contaba con detalles indigenistas y coloniales. La idea de 
civilización seguía siendo central en la representación de Chile hacia el exterior, pero 
el lenguaje para hacerlo había cambiado. Chile ya no quería mimetizarse con otros 
países, sino que buscaba un estilo propio y original. 

No se trataba de un simple cambio de estética. Profundas transformaciones socia-
les y culturales ocurridas en el país hacia el cambio de siglo, sumadas a la llegada de 
ideologías europeas que conformaron un nuevo marco mental, llevaron a una verda-
dera redefinición de la idea de “lo nacional”, lo que obligó a su vez a replantear las 
formas en que el país era representado.

El presente artículo propone aproximarse a los imaginarios nacionales que 
circulaban en Chile en la década del veinte y analizar la forma en que éstos fue-
ron escenificados para representar al país en la Exposición 
Iberoamericana de Sevilla en 1929. Se prestará especial aten-
ción a la inquietud por levantar en el certamen una imagen de 
país que fuera fiel al “espíritu nacional”, y a los desafíos que ello 
presentaba para los encargados: por una parte, aunar criterios 
acerca de qué era verdaderamente “lo nacional”, y por la otra, 

Ï El presente artículo presenta los 
resultados de la investigación de 
magíster titulada “Sin tropicalismos 
ni exageraciones. Chile y la represen-
tación de lo chileno en la Exposición 
Iberoamericana de Sevilla en 1929”. 



86

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

combinar dicho relato con los objetivos económicos y políticos que perseguía el 
Gobierno en el exterior. Al mismo tiempo, se aprovechará el análisis de la puesta en 
escena misma para conocer detalles, matices y conflictos de los imaginarios nacio-
nales que buscaba representar.

1. La urgencia de exhibir los “rasgos propios” en la representación nacional

La Exposición Iberoamericana de Sevilla fue un encuentro internacional organi-
zado por la España de Alfonso XIII y Primo de Rivera que, inspirado en los ideales 
del hispanoamericanismo1, convocó a los países de la América ibérica, además de 
Portugal y Estados Unidos, a representar sus naciones mediante pabellones indivi-
duales2. Entre mayo de 1929 y junio de 1930, el público que acudió a la exposición 
pudo visitar los edificios de cada país y conocer las expresiones culturales, los pro-
ductos de exportación y las ofertas turísticas que se exhibieron en su interior.

Chile había aceptado tempranamente la invitación a partici-
par en aquel certamen. Le tocó al gobierno autoritario del general 
Carlos Ibáñez del Campo (1927-1931) organizar la concurrencia 
nacional y, con ello, hacerse cargo de la pregunta de cómo repre-
sentar al país. Aunque Chile había participado ya anteriormente 
en numerosas Exposiciones Universales e Internacionales, en esta 
ocasión surgió con especial fuerza un interés que era nuevo: poner 
en escena una identidad clara y diferenciadora que fuera verda-
dera representación de “lo nacional”. Si en certámenes anteriores 
como la Exposición Universal de París en 1889 o la de Buffalo en 
1901 el país se había esforzado por hacer una buena muestra de su 
producción extractora y manufacturera y de presentarse en forma 
superior a sus pares latinoamericanos, en 1929 se sumaba a dichos 
objetivos el de hacer sentir en el pabellón “el alma nacional”3. 
Así lo pedían organizadores, representantes de diversos gremios 
y la prensa escrita. Llevar a Sevilla algo “genuinamente nuestro”, 
“completamente íntimo y autóctono”4 fue el punto de partida 
compartido por diversos sectores a la hora de representar al país. 
Y aunque pueden parecer peticiones obvias en una representación 
de nación, no habían estado presentes en ocasiones anteriores. 
¿A qué se debía ese deseo? Cuando se decidió acudir a Sevilla, 

imperaba en Chile, así como en la gran mayoría de los países del 

1.	  Desde un comienzo la exposición 
fue concebida como un encuentro 
estrictamente hispanoamericano, 
pero por las presiones de otros países 
interesados se decidió finalmente 
incluir a Portugal —cambiando el 
nombre del evento a iberoamericano— 
e incluso a Estados Unidos.

2.	  A la Exposición Iberoamericana 
acudieron con pabellón permanente 
Chile, Argentina, Brasil, Colombia, 
Cuba, Estados Unidos, Guatemala, 
México, Perú, Portugal, Santo 
Domingo y Uruguay. Venezuela 
levantó un edificio provisional, 
mientras El Salvador, Panamá, Costa 
Rica, Bolivia y Ecuador asistieron 
a las Galerías Americanas. Aparte 
de ellos, se montaron pabellones 
que representaron a las regiones 
de España y una serie de edificios 
de firmas comerciales. En Eduardo 
Rodríguez Bernal, La Exposición 
Ibero-americana de Sevilla (Sevilla: 
Instituto de la Cultura y las Artes  
de Sevilla, 2006), 52.

3.	  El Mercurio, Santiago, 19 de agosto, 
1927.

4.	  “Nuestra música en Sevilla”, El Mer-
curio, Santiago, 7 de agosto, 1927. 



87

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

mundo occidental, un fuerte nacionalismo, extremado aún más por la promoción que 
hizo el gobierno de Ibáñez del Campo. Sin embargo, la inquietud por mostrar “rasgos 
únicos y originales” se explicaba, más bien, por el nuevo marco ideológico en que 
había tomado forma dicho nacionalismo. Las ideologías provenientes de Europa trans-
formaron la naturaleza de la concepción de nación en Chile. Los conceptos planteados 
por el romanticismo alemán, que promovían un “genio nacional” con existencia pro-
pia (Volksgeist), sumado a las ideas del social darwinismo francés, que ponía énfasis 
en la base racial de las comunidades, fueron dando forma a una nueva idea de nación 
que desplazaba la definición republicana por una de corte étnico y lingüístico. En ésta, 
lo que daba cohesión a las naciones no eran los límites de su territorio ni las insti-
tuciones que los regían, sino su base étnica y cultural. El idioma, las tradiciones, los 
recuerdos compartidos, el folklore y la “raza” se convertían en elementos relevantes  
a la hora de definir los lazos nacionales5.

Dentro de ese marco ideológico, en Chile comenzó hacia el cambio de siglo una 
búsqueda identitaria basada en lo cultural, que escarbaba en el pasado en búsqueda 
de tradiciones y representantes raciales originarios. Aquello contrastaba con el sim-
bolismo nacional decimonónico, en el que la idea de nación se había formado a partir 
de los principios ilustrados que sostuvieron el proceso de independencia6. Hasta ese 
momento, “Chile” se representaba en términos republicanos, como es posible ver por 
ejemplo en la gráfica publicitaria de diversas marcas que a fines del siglo xix apelaban 
a conceptos como “patria” o “nacional” asociándolos a símbolos importados de la ico-
nografía de la Revolución Francesa, Marianne incluida, junto a la bandera y el escudo 
del país (imagen 1). Ahora, cuando la nación comenzaba a ser con-
cebida como una entidad de existencia anterior a su formación 
como república —momento al que preexistiría en términos étnicos 
y culturales—, la simbología republicana comenzó a ser reempla-
zada por contenidos folclóricos e indigenistas. La representación 
de la nación en la Exposición Iberoamericana tendría que hacerse 
cargo, por ende, de las características étnicas y culturales que se 
volvían protagónicas en los imaginarios. 

5.	  Para más información sobre el tema, 
ver George L. Mosse, La cultura euro-
pea del siglo xix (Barcelona: 
Ariel, 1997).

6.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas y de la cultura en Chile. Nacio-
nalismo y cultura (Santiago: Editorial 
Universitaria, 2007), 17 y 117.



88

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

Sin embargo, no se trataba solamente de reemplazar un símbolo (republicano) por 
otro (culturalista), sino de una nueva manera de entender la forma misma de expresar al 
país. Para comprender dicho aspecto, hay que tener en cuenta que la concepción román-
tica de nación había posicionado con fuerza, además de la definición etnolingüista de 
nación, la idea de que ésta contaba con un “alma nacional”. Desde una visión organicista, 
la nación era entendida como una entidad corpórea, un órgano vivo que trascendía a sus 
miembros individuales7 y que contaba con “alma propia”, consistente en el “carácter 
colectivo” de un pueblo. La concepción organicista tuvo gran influencia sobre la mayoría 
de los intelectuales chilenos de principios de siglo, desde el autor de Raza chilena, Nicolás 
Palacios, en adelante. Influidas en parte por Gustave Le Bon, pensador francés influen-
ciado por el social-darwinismo y muy leído en América Latina8, surgieron en el país 
corrientes historiográficas restauracionistas que, basándose en argumentos de corte 

racial y étnico, abogaban por la recuperación del “alma nacional”. 
Entre sus representantes se encontraban los historiadores Francisco 
Antonio Encina, Gonzalo Bulnes y Alberto Edwards. Este último, 
quien sería nada menos que el Comisario General de la concurrencia 
de Chile a la Exposición de Sevilla, explicaba en La Fronda Aristocrática 
(1928) la “existencia en la sociedad de sentimientos hereditarios, de 
fuerzas espirituales superiores que constituyen al Estado en un ser 
viviente, orgánico, provisto de alma colectiva”9. Estas ideas eran 

7.	  Antony Smith, Nacionalismo: teoría, 
ideología, historia (Madrid: Alianza, 
2004) , 57.

8.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas, 80-82.

9.	  Alberto Edwards, La Fronda Aristocrá-
tica en Chile (Santiago: Editorial del 
Pacífico, 1945), 68.

Imagen 1: Marcas chilenas que hacían alusiones a la patria mediante símbolos de la 
iconografía republicana francesa a fines del siglo xix. 

Fuente: Pedro Álvarez, Marca Registrada (Santiago: Ocho Libros Editores-Universidad del Pacífico, 2008). 



89

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

compartidas por el intelectual Alberto Cabero, autor de Chile y los chilenos (1926), quien 
escribía que tal espíritu colectivo regía el destino de los pueblos “con mucha más fuerza 
que sus gobernantes”10.

La creencia en un “alma nacional” cambiaba la forma de entender la represen-
tación nacional. Ya no bastaba con que se identificara al país con signos como la 
bandera o el escudo. Ahora, la representación debía ser más bien una expresión del 
“espíritu nacional”. En el discurso de los encargados, el pabellón de Chile no era un 
mero símbolo representativo, sino “un pedazo de nuestro territorio inculcado en el 
corazón de Sevilla, y en el cual vibra, con toda su grandeza, […] el alma de esta raza”11. 
Para que realmente el “alma de Chile” se expresara en el edificio, la representación 
debía ser completamente “auténtica”. Pero tal autenticidad no se refería sólo a la 
representación de rasgos considerados partes de la cultura propia, sino también a 
que todo lo realizado en ella fuera elaborado por manos chilenas. De este modo, ahora 
era impensable presentarse en el certamen con un edificio que imitara estéticas forá-
neas, como lo habían hecho los edificios chilenos de las ferias decimonónicas. Más 
aún, habría resultado del todo contraproducente recurrir a un arquitecto francés 
como sucedió en 1889. Por eso, en esta ocasión fue exigencia expresa del Gobierno 
que el proyectista que diseñara el pabellón y los artistas que decoraran el interior 
fueran de origen chileno, así también los músicos que participaran en las veladas 
culturales y cada objeto presentado en el edificio. Incluso algunos parlamentarios se 
quejaron por el hecho de que los obreros que construían el edificio en España no fue-
ran compatriotas12. Sólo mediante la total autoría chilena podría 
“asegurarse al visitante que recorra nuestra Exposición que ella 
es exclusivamente el muestrario de nuestro esfuerzo y de nues-
tra cultura”13, se señalaba en la Memoria Anual del Ministerio de 
Relaciones Exteriores. Al parecer, se esperaba que Chile no sólo 
estuviera representado en su concurrencia al certamen internacio-
nal, sino que estuviera también encarnado en ella.

Con todo, no hay que pasar por alto que la representación de 
“lo propio” ayudaba a posicionar mejor la imagen de Chile ante los 
visitantes de la exposición. Había que tener en cuenta las expec-
tativas que el público extranjero, principalmente europeo, tenía 
ante las muestras americanas. Siendo el diagnóstico de algunos 
medios que “lo único que interesa de lo nuestro al extranjero […] 
es lo genuinamente propio”14 y las cosas “originales de elementos 

10.	  Alberto Cabero, Chile y los chilenos 
(Santiago de Chile: Imprenta Cervan-
tes, 1948), 199.

11.	  Fernando Garcia Oldini (delegado 
de Chile en la Exposición Iberoame-
ricana de Sevilla), “Editorial: Chile en 
Sevilla”, Revista Chile n.o 56, octubre 
1929, 3.

12.	  Cámara de Diputados, Sesión 24 de 
enero, 1929, en Boletín de Sesiones de la 
Cámara de Diputados, Santiago, 1929.

13.	  Ministerio de Relaciones Exteriores, 
Memoria Anual (1928). 

14.	  “El éxito de la Exposición de Arte 
Chileno en París”, El Mercurio (1 de 
abril, 1930).



90

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

representativos de un país”15, enfatizar estos aspectos era también una forma de 
satisfacer la demanda de exotismo de Europa hacia América Latina. De este modo, 
Chile iría a mostrar a la Exposición Iberoamericana de Sevilla, como lo había hecho 
en Exposiciones anteriores, sus productos manufacturados y extractivos, las mues-
tras de su progreso material, los paisajes que ofrecía al turista, las oportunidades que 
representaba para el inversionista y las promesas que albergaba para el inmigrante.  
Sin embargo, lo haría ahora con un ropaje nuevo, uno que fuera entendido como pro-
pio y que expresara sus características originales.

2. Definiendo el “alma nacional”
Para escenificar el “alma nacional” en la Exposición Iberoamericana de Sevilla 

de una manera que resultara verosímil y cumpliera con las expectativas de quienes 
abogaban por representarlo, los encargados de la concurrencia debían armar una 
representación del país a partir de las ideas que circulaban entre la población acerca 
de lo que era “Chile”. Éstas eran parte de los imaginarios nacionales, sistemas de ideas-
imágenes de representación colectiva que comparte una comunidad para definirse 
y reconocerse a sí misma16, y que se expresan mediante símbolos, ritos, creencias, 
discursos o alegorías figurativas17. Siguiendo a Benedict Anderson y su definición de 
nación como una “comunidad imaginada”, los imaginarios no son sólo una forma de 

concebir la nación, sino que pasan a ser parte constitutiva de éstas 
en tanto crean su existencia18. Cabe mencionar que los imaginarios 
no son construidos exclusivamente desde arriba por los gobier-
nos o ciertos intelectuales más influyentes, sino que van tomando 
forma en el tiempo a partir de los aportes de muchos actores dife-
rentes que es imposible identificar individualmente19. 
¿Cómo eran los imaginarios de lo nacional en la década del 

veinte? Transformaciones sociales y económicas ocurridas en 
Chile desde fines del siglo xix, sumados a la influencia del nacio-
nalismo cultural que clamaba por llenar los significantes vacíos 
de lo “propio” y “autóctono” en lo nacional, habían impulsado 
una renovación de los imaginarios decimonónicos en las primeras 
décadas del siglo xx. Así, diversos intelectuales y artistas se dedica-
ron a desentrañar el carácter nacional. Aproximarse a él implicaba 
volcar la mirada hacia el pasado, a los orígenes, allí donde se 
encontraba lo “auténtico” en forma pura y sin mezcla, por lo que 

15.	  “El teatro chileno a la Exposición de 
Sevilla”, El Mercurio, Santiago, 27 de 
julio, 1927.

16.	  Jorge Larrain, Identidad Chilena 
(Santiago: lom, 2001), 21, 47; Sandra 
Jathay Pesavento, “Em busca de uma 
outra história: imaginando e imagi-
nário”, Cuadernos del Sur-Historia 28 
(1999), 242.

17.	  Sandra Jathay Pesavento, Em busca 
de, 250.

18.	  Benedict Anderson, Comunidades 
Imaginadas. Reflexiones sobre el origen 
y la difusión del nacionalismo (México: 
Fondo de Cultura Económica, 1993).

19.	  Emile Durkheim, Sociology and 
Philosophy (Nueva York: 1953), 296, 
citado en Images of Nations and 
international public relations, Michael 
Kunczik (Bonn: Friedrich Ebert 
Stiftung, 1990), 10.



91

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

disciplinas como la arqueología, la antropología y el folclor se volvían centrales20. 
Desde comienzos del siglo xx se publicaron en el país numerosos estudios arqueológi-
cos y antropológicos que analizaban las raíces culturales y materiales de los pueblos 
originarios chilenos, realizadas por Tomás Guevara, Aureliano Oyarzún, Oliver 
Schneider, Ricardo E. Latcham, Max Uhle, Carlos Porter y Martín Gusinde21. Además, 
surgieron estudios folclóricos y filológicos acerca de temas hasta el momento igno-
rados, como la recopilación de romances populares realizada por 
Julio Vicuña Cifuentes y la impresión de liras populares en 1919  
a cargo de Roberto Lenz22. 

La raza fue también un concepto central de los nuevos imagi-
narios. Bajo la influencia de corrientes de pensamiento racistas 
y social-darwinistas provenientes de Europa, se usó el término 
como un concepto que englobaba rasgos biológicos, sociales, 
culturales y síquicos23. Fue Nicolás Palacios quien proporcionó 
en 1904 una base doctrinaria para creer en la existencia de una 
particular “raza chilena” en su ya mencionada obra homónima24. 
Y aunque como bien advierte Bernardo Subercaseaux, el concepto 
es una invención intelectual que se basa en las representaciones  
y la sicología social antes que en fundamentos científicos o etno-
históricos25, la idea de su existencia caló muy hondo en Chile 
durante las primeras décadas del siglo xx.

Paralelo a este trabajo intelectual, los artistas y literatos 
de principios de siglo ayudaron a crear las imágenes del “Chile 
autóctono” que se difundirían en la población. A través de nove-
las, cuadros y obras musicales, pusieron en circulación su propia 
interpretación de lo chileno. Su visión se alimentaba de paisajes 
campestres y de personajes populares urbanos, de campesinos  
y de indígenas, contrastando con el simbolismo europeizante 
de las élites de la centuria anterior. Si en el siglo xix los pinto-
res, en su mayoría aristócratas, representaban paisajes europeos  
o retratos burgueses, y las novelas hablaban de la vida de las éli-
tes en la ciudad26, los creadores mesocráticos que los desplazaron 
hacia el cambio de siglo (la literatura criollista27, la pintura cos-
tumbrista28 y la música vernacular29) llenaron el ideario nacional 
con nuevas imágenes30. 

20.	  Antony Smith, Nacionalismo, 44 y 46.

21.	  Hernán Godoy, “El pensamiento 
nacionalista en Chile” en El pen-
samiento chileno en el siglo xx, eds. 
Eduardo Devés, Javier Pinedo, Rafael 
Sagredo (México: Fondo de Cultura 
Económica, 1999), 475.

22.	  Hernán Godoy, El pensamiento nacio-
nalista, 451-452.

23.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas, 57.

24.	  Nicolás Palacios, Raza chilena: libro 
escrito por un chileno y para los chilenos 
(Ediciones Colchagua, 1987).

25.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas, 78.

26.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas, 117-126.

27.	  Hernán Godoy, El pensamiento nacio-
nalista, 263-265.

28.	  El grupo más significativo fue la 
llamada “Generación del 13”, donde 
destacó Arturo Gordon. Este artista 
sería uno de los encargados de 
realizar en 1929 los murales para el 
pabellón chileno en la Exposición 
Iberoamericana de Sevilla. 

29.	  Destacan P. H. Allende, Carlos Lavín 
y Alfonso Leng.

30.	  Títulos como Páginas Chilenas 
(Joaquín Díaz Garcés, 1907), Escenas 
de la vida campesina (Rafael Maluenda, 
1909), Días de campo (Federico Gana, 
1916), El roto (Joaquín Edwards 
Bello, 1920) y La viuda del conventillo 
(Alberto Romero, 1930), dan cuenta 
de las nuevas imágenes que comen-
zaron a poblar el ideario nacional.



92

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

Dentro de estas imágenes, el paisaje y la geografía tuvieron un 
gran protagonismo. El campo, la cordillera y el mar destacaban 
en cuadros y novelas, representando la “chilenidad”. Con todo, 
la geografía no era reconocida simplemente por ser el escenario 
sobre el que los habitantes del país desarrollaban sus actividades, 
sino que, bajo la fuerte influencia de corrientes de pensamiento 
deterministas, se le adjudicaba la labor de haber moldeado el 
carácter nacional al forzar a la “raza” a adaptarse un medio físico 
particular31. En el discurso de la época en Chile, el paisaje escar-
pado, el clima frío y el aislamiento impuesto por la cordillera y el 
mar habrían dado forma a una población esforzada y trabajadora32. 
De este modo, la geografía se convertía en un componente impor-
tantísimo en la definición de lo nacional. 

En tanto, los personajes populares del campo y la ciudad y los 
miembros de etnias indígenas rescatados por los artistas meso-
cráticos se convirtieron en verdaderos “tipos chilenos”, que 
simbolizaban desde su representación tipificada los nuevos valores 
de lo nacional33. Además de simbolizar la raza y encarnar las más 
antiguas tradiciones, cumplían con las expectativas de pureza y ori-
ginalidad que buscaba el nacionalismo culturalista, por permanecer 
incontaminados de influencias foráneas. Los principales tipos fue-
ron “el roto”, “el huaso” y el indígena araucano34. El término “roto” 
se refería al chileno de extracción popular, ya fuera obrero, minero, 
labriego o pescador35, quien, para Nicolás Palacios, había surgido 
de la mezcla entre araucano y español y era, por ende, la máxima 
representación de la “raza chilena”. El “huaso”, en tanto, fue el per-
sonaje que encarnó la chilenidad en el campo, entrando a competir 
con la figura del “roto” en la representación nacional36. Surgió como 
título para el “inquilino de a caballo”, pero pasó luego a aplicarse  
a cualquier persona rural37. Por último, cobraba también relevancia 
la figura del araucano. Su presencia en la representación nacional, 
a diferencia de los personajes anteriores, era muy antigua: databa 
desde las luchas mismas por la Independencia, cuando sirvió como 
ícono a contraponer al elemento español dado el recuerdo de su 
resistencia ante la dominación hispana. Sin embargo, lo que se 

31.	  Stefan Rinke, Cultura de masas: 
reforma y nacionalismo en Chile, 1920-
1931 (Santiago: dibam, 2002). 

32.	  Sylvia Dümmer Scheel, “Sin tropi-
calismos ni exageraciones. Chile y 
la representación de lo chileno en la 
Exposición Iberoamericana de Sevilla 
en 1929” (Tesis Magíster, Pontificia 
Universidad Católica de Chile, 2009). 

33.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas, 137.

34.	  Los indígenas del centro y sur 
del país se llaman a sí mismos 
“mapuche” (hombre de la tierra). 
El término “araucano” les fue dado 
por los conquistadores españoles. En 
este artículo se utilizará este término 
por tratarse del vocablo que aparece 
utilizado en las fuentes consultadas. 

35.	  La figura del “roto” había comen-
zado a ser ensalzada tras la guerra 
contra la Confederación peruano-
boliviana y vuelta a resucitar luego 
de la Guerra del Pacífico de 1879, 
como forma de agradecer la valentía 
y patriotismo con que los soldados 
pobres habían luchado en ambas 
contiendas (J. Rafael Carranza, La 
Batalla de Yungay. Monumento al Roto 
Chileno [Santiago: Imprenta Cultura, 
1939]). En las primeras décadas del 
siglo xx, el roto se fue convirtiendo, a 
través de la literatura criollista y de 
diversos artículos de prensa, en un 
símbolo de la “chilenidad”. Alberto 
Cabero lo trataba en Chile y los chile-
nos y Roberto Hernández, colabora-
dor del libro oficial Chile en Sevilla, 
le dedicó un libro al personaje. Ver 
también Juan Arias, “El Roto chi-
leno”, Zig-Zag, 10 de marzo, 1928. 

36.	  Según Subercaseaux, hubo escrito-
res que defendían a uno u otro, y se 
discutió sobre cuál surgió primero.

37.	  Patrick Barr-Melej, Reforming Chile. 
Cultural Politics, Nacionalism, and the 
Rise of the Middle Class (Carolina del 
Norte: The University of North Caro-
lina Press, 2001), 78.



93

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

rescataba en ese entonces del araucano se limitaba a una característica abstracta: la 
idea de su valentía, mitificada en los poemas épicos de Ercilla en adelante. En los años 
veinte del siglo xx, en cambio, comenzó a rescatarse su figura como representación de 
la raza, y sus expresiones culturales (vestimenta, joyería, cerámica e instrumentos), 
como símbolos de lo chileno. 

La incorporación de estos “tipos chilenos” a la iconografía nacional también 
expresaba transformaciones que se daban en el país a nivel social. Nuevos grupos, 
como el proletariado urbano y la clase media38, comenzaban a surgir con fuerza 
en el escenario chileno y reclamaban su espacio político e identitario. El carácter 
excluyente del imaginario nacional del siglo xix —circunscrito a las élites y su “vecin-
dario decente”— entraba en crisis39, dejando espacio a nuevas interpretaciones que 
incorporaban simbólicamente a sectores sociales antes ignorados. Cabe señalar, no 
obstante, que dicha incorporación se realizó netamente en el plano simbólico, sin 
que las condiciones de vida de los indígenas, obreros y campesinos de carne y hueso 
mejoraran significativamente40. 
A fines de la década del veinte, los “tipos chilenos” ya se habían 

consolidado como símbolo de lo nacional, llegando incluso a ser 
incorporados y promovidos por esferas oficiales. Ejemplo de ello 
son las portadas que en 1928 publicó la revista Chile, boletín del 
Ministerio de Relaciones Exteriores para promover al país en el 
exterior. Los mapas geográficos de las portadas del año anterior die-
ron paso a coloridas ilustraciones que mostraban a los personajes 
típicos del país (el huaso, el araucano, el artesano) haciendo aquí de 
embajadores de “lo chileno” ante un público extranjero (imagen 2). 

Por cierto, dicho imaginario convivía con otros. Los imaginarios 
nunca son únicos, sino que compiten con otros que circulan en una 
misma nación. De hecho, muchos de quienes estaban inspirados 
por el fuerte nacionalismo de la época preferían inclinarse hacia 
una identificación cultural hispanista antes que por una indige-
nista (el hispanismo, en efecto, cobraba fuerzas desde fines del 
siglo xix en América Latina, donde las ideas de “raza”, idioma espa-
ñol y catolicismo como vínculos entre la “madre patria” y sus ex 
colonias eran impulsadas fuertemente por España mediante con-
gresos y exposiciones41). En tanto, había también chilenos que no 
se identificaban con las corrientes nacionalistas imperantes, sino 

38.	  La clase media surgió gracias a 
la expansión del aparato adminis-
trativo y la educación en liceos y 
universidades. La clase obrera, en 
tanto, comenzó a conformarse en la 
transición de un sistema eminente-
mente agrario, basado en la hacienda 
y el peonaje, a uno minero e indus-
trial, donde la pobreza urbana y las 
pésimas condiciones laborales de los 
trabajadores del salitre fueron caldo 
de cultivo propicio para el floreci-
miento de una conciencia proletaria, 
de huelgas y luchas obreras.

39.	  Bernardo Subercaseaux, Historia de 
las ideas, 26, 117 y 142.

40.	  Subercaseaux sostiene que su 
incorporación al ámbito discursivo, 
empero, creaba una idea de nación 
más integradora que la preexistente 
y permitía mantener la cohesión 
social en un momento de cambios 
y que la ampliación del imaginario 
nacional habría sido incluso propi-
ciado por las élites para disimular su 
control oligárquico. Bernardo Suber-
caseaux, Historia de las ideas, 121-122.

41.	  Ana Souto, “La Exposición  Ibero-
americana”, 98-113.



94

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

que abogaban por una concepción del mundo más cosmopolita42, o bien por un inter-
nacionalismo de izquierda que rechazaba la prevalencia de lo nacional. No obstante, el 
imaginario nacionalista de rasgos indígenas y populares sí logró tomar mucha fuerza 
y opacar a los demás por varias décadas, siendo además aprovechado y fortalecido por 
distintos gobiernos. Sin ir más lejos, Carlos Ibañez del Campo lo convirtió en parte 
central de su política de gobierno43.

3. Lo chileno en Sevilla

Los encargados de escenificar el “alma nacional” en Sevilla fueron los miembros de 
la Comisión Organizadora de la concurrencia de Chile a la Exposición Iberoamericana, 

nombrados y supervisados de cerca por el Ministro de Relaciones 
Exteriores, Conrado Ríos Gallardo. La comisión contaba con sub-
comisiones divididas por tema (industria, agricultura, minería, 
publicaciones, etc.), encabezadas por profesionales destacados en 
las respectivas áreas. Sus miembros no sólo tuvieron que organi-
zar la presentación de los muestrarios de la producción nacional, 
sino también representar una idea particular de país a través de 
los diversos soportes de la muestra: el edificio, los muestrarios 
de productos, la decoración y el diseño del montaje, los afiches 

42.	  Subercaseaux destaca la existencia 
en Chile, en las primeras décadas 
del siglo xx, de corrientes culturales 
contrahegemónicas que llama “Van-
guardia poética” y “Espiritualismo de 
Vanguardia”. Bernardo Subercaseaux. 
Historia de las ideas.

43.	  Aníbal Jara y Manuel Muirhead, 
Chile en Sevilla. El progreso material, 
cultural e institucional de Chile en 1929 
(Santiago: Cronos, 1929).

Imagen 2: Portadas de la Revista Chile en 1928 con motivos indígenas y populares

Fuente: Revista Chile n.o 40 (junio 1928); n.o 41 (julio 1928) y n.o 46 (diciembre 1928).



95

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

y publicaciones y los eventos artísticos organizados. La responsabilidad de la repre-
sentación simbólica recayó principalmente sobre los encargados de las áreas visuales  
y culturales, es decir, en las Subcomisiones de Bellas Artes, de Música, de Teatro y de 
Publicaciones, así como en los profesionales que conformaron el jurado en los concur-
sos de arquitectura, arte y diseño organizados para la ocasión.

Haciéndose cargo del imaginario nacional imperante, estos profesionales mon-
taron por primera vez un pabellón chileno en el extranjero con aspectos folclóricos 
e indigenistas. La decoración del interior del edificio contó con varios detalles ins-
pirados en el arte araucano, y en el patio destacaba una fuente monumental con 
moais de Isla de Pascua. El recorrido del visitante era acompañado por canciones pro-
pias del folclor nacional que sonaban desde un gramófono, mientras en el anfiteatro 
del edificio se exhibían, entre otras cosas, obras de teatro costumbristas44 y eventos 
de danza o música folclórica. El Gobierno pidió además a los artistas Arturo Gordon  
y Laureano Guevara que confeccionaran los murales del interior del edificio utilizando 
“motivos nacionales”. La pintura de Guevara, en particular, resultó un verdadero glo-
sario de símbolos criollos: el muralista representó a todos los “tipos chilenos” de 
Norte a Sur, desde el araucano y el indio fueguino al minero de la pampa, el huaso 
a caballo y el pescador, rodeados del paisaje típico de cada zona, con la cordillera 
siempre de fondo. La Comisión Organizadora financió, por su parte, la publicación del 
Álbum de Tejidos Araucanos y de Alfarería Indígena de los antropólogos Ricardo Latcham 
y Aureliano Oyarzún, y las obras sobre cultura popular Chilenismos, de José Toribio 
Medina, y Paremiología (un estudio de los proverbios y refranes locales), de Ramón 
Laval45, todas las cuales fueron expuestas en la Biblioteca del Pabellón. 

No obstante, la tarea de representar al país en términos culturales no estuvo 
exenta de desafíos y dificultades. Ello, en primer lugar, porque aunque las ideas y sím-
bolos sobre “lo chileno” estuvieran circulando en los imaginarios del país, no siempre 
había ideas visuales claras y preestablecidas sobre su representación, por lo que mate-
rializarlos en formas concretas exigía a los encargados un trabajo de traducción al 
lenguaje de la puesta en escena. Sin embargo, la mayor dificultad consistía en desa-
rrollar en el pabellón y en su interior una imagen total de país que, siendo fiel a los 
imaginarios, fuera además única y coherente y pudiera convertirse 
así en la imagen oficial del país. La complejidad radicaba no sólo en 
que los imaginarios, al operar desde lo simbólico, suelen estar lle-
nos de contradicciones, sino también en la coexistencia de varias 
narraciones sobre lo nacional. A ello hay que agregar, por último, 

44.	  “El teatro chileno a la Exposición de 
Sevilla”, El Mercurio, Santiago, 21 de 
julio, 1927.

45.	  Ministerio de Relaciones Exteriores, 
Memoria Anual (1928).



96

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

que el fin de la participación de Chile en la Exposición Iberoamericana no era sólo 
llevar a España “el alma nacional”, sino también —y principalmente— lograr alcanzar 
una serie de objetivos económicos y políticos importantes para el país, tales como 
ampliar los mercados para la producción extractiva e industrial, atraer a inversionis-
tas e inmigrantes y promover el turismo. De este modo, la representación del carácter 
nacional debía coordinarse con los discursos requeridos para lograr dichos objetivos, 
con la dificultad de que no siempre iban en la misma dirección. 

Para profundizar en los desafíos planteados y en cómo fueron resueltos en la 
representación, se analizarán algunas de las estrategias más interesantes de la puesta 
en escena de “lo nacional” en Sevilla. El estudio de sus matices, conflictos y contra-
dicciones permite enriquecer la comprensión sobre los imaginarios nacionales en 
Chile y su representación.

3.1. El problema del arte nacional 
Una de las grandes dificultades de los encargados fue encontrar un estilo decora-

tivo a través del cual hacer el montaje inconfundiblemente “chileno” para el público 
visitante. Como se ha dicho, ya no bastaba con indicar la procedencia del pabellón 
mediante la pura bandera nacional. “El pabellón de un país —explicaba El Mercurio—, 
debe ser una expresión tal, que sin guía, sin saber leer y sin emblemas que delaten la 
nacionalidad descubra el visitante su casa por la impresión de valores o recuerdos de su 
tierra natal”46. Sin embargo, los organizadores se encontraron con que no se tenía nin-
gún estilo típico al cual echar mano. De hecho, el diagnóstico que hacían varias revistas 
en los años veinte era que Chile carecía de un arte nacional, e incluso El Mercurio adver-
tía que sería difícil la presentación del país en una exposición internacional con un 
edificio que “refleje a toda la patria”, debido a la inexistencia de una tradición arquitec-
tónica propia47. Otro medio se quejaba de lo “bochornoso” que había sido que el país no 
hubiera podido concurrir a la Exposición de Artes Decorativas de 1925 en París por no 
contar con un estilo original, requisito que era necesario para participar48. 

La inquietud por encontrar un “arte nacional” (con lo cual se hacía referencia 
más bien a un estilo decorativo propio) ya había surgido entre 
artistas y medios de prensa en los años previos a la Exposición de 
Sevilla, con motivaciones que trascendían lo meramente estético. 
Como se explicaba en Zig-Zag, había que dejar de copiar estilos 
foráneos para hacer honor a la “calidad de pueblo independiente” 
de Chile. Optar por un arte y decoración propia le daría al país 

46.	  El Mercurio, Santiago, 21 de agosto, 
1927.

47.	  El Mercurio, Santiago, 21 de agosto, 
1927.

48.	  “La decoración aborigen”, Zig-Zag, 
n.o 1210, 28 de abril, 1928.



97

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

“una existencia como individualidad, capaz de producir su propia belleza”49, y le per-
mitiría, en palabras de otra revista, “fijar las condiciones espirituales de la cultura 
propia”50. En síntesis, un arte propio permitiría expresar y fortalecer el alma nacional. 
Siendo en el entender de la época el arte nacional aquel que encontrara inspiración 
en “nuestra tierra” y en “nuestra raza”51, las miradas de los artistas nacionalistas 
se habían volcado naturalmente a buscar inspiración en el arte primitivo, como se 
estaba haciendo en tantos países. 

No obstante, a la hora de utilizar dichos estilos para representar al país en el 
exterior surgía un gran inconveniente: según se reconocía generalizadamente en la 
época, el legado artístico de los indígenas del país era de escaso valor. Aunque Chile 
se vanagloriaba de ser superior a sus pares latinoamericanos en los ámbitos econó-
mico, político, social e incluso “racial”, existía conciencia de la inferioridad del arte 
indígena propio en comparación con el de países como México, Perú o Guatemala52. 
El arte diaguita o araucano no podía compararse con el azteca, el 
inca o el maya, culturas que habían alcanzado un grado de civi-
lización bastante mayor que las del territorio chileno. Por ello, 
con preocupación desde El Mercurio se inquiría: “¿Y qué podre-
mos enviar nosotros los chilenos [a Sevilla] si todavía estamos 
escuchando el plañidero y monótono ronroneo de la trutruca?”53. 
Era éste un problema para un país que quería sobresalir entre los 
demás. Mal que mal, su pretendida superioridad sería medida, en el 
contexto de una Exposición Internacional, comparándolo con sus 
pares, los demás países latinoamericanos invitados. 
No obstante lo anterior, la fidelidad al “espíritu nacional” era 

tan grande que nadie planteó buscar referencias en otras partes 
para los aspectos artísticos de la presentación. Los motivos aborí-
genes nacionales habrían de ser los preferidos por el solo hecho de 
ser “propios”, se indicaba en Zig-Zag54, y aunque no hubieran alcan-
zado la madurez de otros, completaba otro medio, serían llevados 
a Sevilla “sin rubor”55. Simplemente había que intentar hacer algo 
noble a partir de ellos56. El citado columnista de El Mercurio concluía: 
“Si la trutruca se sabe tocar bien, la trutruca puede ser un motivo 
primordial de una música que allá jamás han escuchado”57. De este 
modo, el artista encargado de diseñar el mobiliario del pabellón, 
Alfredo Cruz Pedregal, se inspiró en las formas decorativas del arte 

49.	  “La decoración aborigen”, Zig-Zag, 
n.o 1210, 28 de abril, 1928.

50.	  “La tendencia Nacional en el Arte 
Decorativo”, Revista Arquitectura y 
Artes Decorativas, n.o 2, marzo-abril, 
1929. 

51.	  “La nacionalización del arte”, Zig-
Zag, n.o 1162, 28 de mayo, 1927.

52.	  “La decoración aborigen”, Zig-Zag, 
n.o 1210, 28 de abril, 1928; El Mercurio, 
Santiago, 7 de agosto, 1927 y 4 de 
septiembre, 1927.

53.	  El Mercurio, Santiago, 29 de mayo, 
1927. La “trutruca” es un instru-
mento musical mapuche.

54.	  “La decoración aborigen”, Zig-Zag, 
n.o 1210, 28 de abril, 1928.

55.	  El Mercurio, Santiago, 7 de agosto, 
1927.

56.	  Florencio Hernández, “El naciona-
lismo en el arte”, Zig-Zag, n.o 1164,19 
de junio, 1927.

57.	  El Mercurio, Santiago, 29 de mayo, 
1927; Carlos Feuereisen, “Hacia 
una Arquitectura y una Decoración 
Autóctonas”, Arquitectura y Artes 
Decorativas, n.o 6, noviembre-diciem-
bre 1929.



98

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

araucano para desarrollar las diferentes piezas. Diseñó estanterías, sillas y banquetas de 
madera basándose en las composiciones escalonadas del arte mapuche, que aplicó tanto 
en el contorno exterior de los objetos como en las figuras decorativas que iban talladas 
y pintadas sobre ellos58. Este mobiliario fue distribuido en diversas salas del pabellón, 
y sirvió para sostener con un toque “nacional” objetos tan diversos como muestrarios 
minerales y fotografías de paisajes para el turista59 (imagen 3). 

Con todo, los intentos de dotar al pabellón con un estilo “autóctono” no logra-
ron trascender el hecho innegable de que el arte aborigen no había 
pasado de su fase inicial. Si sirvió como base para decorar el inte-
rior del pabellón, no fue suficiente para generar una arquitectura 
nacional que pudiera inspirar el edificio de Chile en Sevilla, como 
sí hicieron México, Guatemala y Perú.

3.2. Las expresiones de la “raza chilena” 
Los grupos sociales y culturales que habían hecho su entrada 

reciente a los imaginarios nacionales no sólo estuvieron presentes 
en Sevilla como referente para un arte típico creado por otros, sino 

58.	  “La tendencia nacional en el Arte 
Decorativo”, Arquitectura y Artes Deco-
rativas, n.o 2, marzo-abril 1929.

59.	  Las referencias indígenas estuvie-
ron presentes también en la fuente 
monumental que realizó el escultor 
Julio Ortiz de Zárate para el frontis 
del pabellón. En ella optó por combi-
nar motivos decorativos araucanos 
con jeroglíficos de Isla de Pascua, 
coronándola con tres grandes Moais. 
El Mercurio, Santiago, 10 de junio, 
1927; 24 de febrero, 1929.

Imagen 3: Mobiliario diseñado por el artista Alfredo Cruz Pedregal para el pabellón de 
Chile en Sevilla

Fuente: Arquitectura y Artes Decorativas, n.o 4, julio-agosto 1929.



99

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

que sus expresiones, cultura y cosmovisión también fueron incorporadas en la muestra 
como objeto en sí. “Por primera vez —se destacaba— el araucano y el indio porteño de 
Chile aparecerán reflejados en algo más que en los fáciles adjetivos del poeta”60. En un 
hecho totalmente inédito, se habilitaron dos salas en el segundo piso del pabellón para 
la Sección de Arte Araucano y Popular. Hasta entonces en los pabellones de Chile en el 
exterior había bastado con Salones de Bellas Artes para dar la nota cultural. Ahora, la 
Subcomisión de Bellas Artes del Comité Organizador preparó, además de las tradiciona-
les muestras de cuadros y esculturas, la exhibición de muestrarios de objetos típicos del 
arte campesino y de la industria mapuche, objetos que fueron recolectados a lo largo del 
país por la artista y miembro de la Subcomisión, Elena Montero de Leiva. Así, en la Sala 
de Arte Araucano se exhibieron telares, alfombras, ponchos, alfarería, instrumentos 
musicales, platería y armas de origen mapuche, mientras en la Sala 
de Arte Popular se dispusieron canastitos de Panimávida, tejidos de 
lana de fabricación doméstica, gredas de Quinchamalí, tejidos en 
crin y raíces, y juguetes de trapo fabricados por campesinos, aperos 
de montar, monturas y espuelas. Además se montaron, en dioramas 
iluminados, escenificaciones de las costumbres y tradiciones tanto 
de araucanos como de campesinos, y se exhibió la reproducción de 
una ruca araucana con todos sus atributos (imagen 4)61. 

De la palabras de los organizadores se desprende que la artesanía 
campesina y araucana no se exhibía en el Pabellón de Chile porque 
se le considerara de gran valor artístico —ese rol ya lo cumplían las 
obras de la Sala de Bellas Artes—, sino por tratarse de las expresio-
nes de la base étnica y racial de la nación. Como si fuera en ellas 
donde se manifestaba realmente la “raza”: el Gobierno se refería 
al arte típico aborigen como aquel “que se ha formado con la raza 
misma”62, mientras la revista Zig-Zag explicaba que el arte del pue-
blo estaba “en su sangre, en la más completa afirmación de su valor 
como raza”63. ¿Significaba que los artistas de la academia no pertene-
cían a la “raza chilena”? Así era, al parecer. Según Alberto Cabero en 
Chile y los chilenos (1927), el espíritu del “alma colectiva” estaba pre-
sente, más que en las almas excepcionales, en el tipo generalizado 
que definía la raza, perteneciente a las clases populares64. Se trataba 
de un tipo intermedio e indiferenciado, y sobre todo, anónimo. Por 
lo demás, había en el arte popular una cierta inocencia y una falta 

60.	  El Mercurio, Santiago, 4 de diciem-
bre, 1928.

61.	  Cabe notar que la representación 
indígena en el pabellón se limitó casi 
exclusivamente a la etnia araucana, 
otorgando también cierto espacio a 
los indios fueguinos, como ocurrió 
en el mural de Laureano Guevara. 
De hecho, aunque curiosamente 
ninguna otra fuente lo menciona, 
según el Catálogo-Guía del Pabellón de 
Chile se habría montado una sección 
sobre los indígenas de Tierra del 
Fuego en el tercer piso del pabellón. 
Con todo, salvo éstos y la cultura 
Rapanui de Isla de Pascua aludida en 
la fuente monumental del escultor 
Ortiz de Zárate (ver nota 59), las 
demás culturas precolombinas del 
país no estuvieron presentes en el 
montaje. Ello probablemente porque 
pese a estar siendo estudiadas por 
los arqueólogos y antropólogos de 
la época, no formaban todavía parte 
del repertorio visual de los imagina-
rios nacionales. 

62.	  El Mercurio, Santiago, 7 de abril, 
1929.

63.	  A. Acevedo Hernández, “Artes 
mínimas, el arte de las loceras de 
chilenas”, Zig-zag, octubre, 1927.

64.	  Alberto Cabero, Chile y los chilenos, 
144.



100

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

de pretensiones que lo hacían parecer más puro, como expresaba el colaborador de El 
Mercurio Guillermo Muñoz Medina: “Ese arte nacido sin obsesiones técnicas ni preocupa-
ciones estilísticas es el que mejor recoge y reproduce la vida emocional de una nación”65. 

El rol de las Salas de Arte Araucano y Popular no era entonces destacar en términos 
artísticos sino dar expresión al “alma nacional”. Ello explica que no sólo hubiera en 
ellas creaciones de carácter artístico o artesanal, como indicaba el nombre de la sala, 
sino también vestimentas, herramientas de trabajo y representaciones costumbristas: 
todo ello era parte de la manifestación de la “raza”. También por eso, a diferencia de 
la Sala de Bellas Artes en que cada obra iba firmada, las muestras de arte indígena y 
popular conformaran un todo anónimo, como si fueran el producto total del “pueblo 
chileno”. Y sólo la misma razón puede explicar, además, que los organizadores jun-
taran bajo un mismo título a dos grupos tan distintos como la etnia araucana con los 
campesinos y artesanos de diversas zonas del país. Lo que tenían en común era que 
ambos cumplían para les élites el rol de ser un conjunto en estado primitivo, puro, 

original, que podía llenar el significante vacío de la “identidad 
nacional”. Sus creaciones le otorgaban a Chile el pasado remoto 
y el sello ancestral que se necesitaba, bajo el prisma del naciona-
lismo etnolingüístico, para definirse como país. 

65.	  Guillermo Muñoz Medina, “Nuestra 
música en Sevilla”, El Mercurio, San-
tiago, 7 de agosto, 1927.

Imagen 4: Sala de Arte Araucano

Fuente: Catálogo-Guía del Pabellón de Chile (Sevilla: Tip. A. Padura, 1929-1930).



101

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

Pese a ello, las posiciones frente a la conveniencia de exhibir contenidos indíge-
nas estaban divididas. De hecho, la iniciativa de montar la Sección de Arte Araucano 
y Popular desató una gran polémica. La prensa habló de una ver-
dadera campaña llevada a cabo por algunas personas para que 
Elena Montero desistiera de la idea de organizar la exhibición, til-
dándola de “cursi”. La artista tuvo que entrevistarse con el mismo 
presidente de la república para lograr que la muestra estuviera 
finalmente presente en Sevilla66. Sin embargo, ello no significó 
que el discurso se unificara. Los organizadores estaban divididos 
entre quienes querían publicitar la cultura indígena y popular 
como definición de lo nacional, y quienes preferían omitirla en 
pro de un discurso más “blanco”. 

Para varios de los organizadores, la exhibición de una muestra 
indígena chocaba con el discurso de progreso que tanto al gobierno 
de Ibañez como a las élites le interesaba posicionar para lograr los 
objetivos económicos del país. Compartiendo el diagnóstico de  
El Mercurio de que era necesario “que las naciones más adelantadas 
[…] sepan que Chile en la actualidad se encuentra en muchos de 
los aspectos de progreso mundial a la altura de las naciones más 
civilizadas”67, los organizadores de la concurrencia a Sevilla habían 
optado por diferenciarse lo más posible de sus pares latinoamerica-
nos (y los estereotipos asociados a ellos) y enfatizar el argumento de 
que Chile era un pueblo sobrio, racional y trabajador. La estrategia 
discursiva que se puso en marcha en la Exposición Iberoamericana 
fue la argumentación de que Chile era muy similar a Europa, tanto 
en su clima —frío, ajeno a los tropicalismos con que se asociaba 
al continente— como en su raza, en su mayoría “blanca”68. Tales 
ideas de excepcionalidad en el continente y de ser los “ingleses de 
Latinoamérica” tenían larga data en el país69, pero ahora, en el dis-
curso, era difícil combinarla con las expresiones de la “raza” que 
se habían vuelto centrales. Por lo demás, la idealización que del 
indígena tenían artistas y literatos no era compartida por muchos 
intelectuales y políticos que veían en el araucano sólo atraso e infe-
rioridad70 y que, adscribiéndose a una corriente más hispanista, 
preferían enfatizar la rama española de la “raza chilena”.

66.	  “El alma de Chile en Sevilla”, Revista 
Chile, n.o 56, octubre 1929, 33; “Éxito 
de la Exposición de Arte Chileno en 
París”, El Mercurio, Santiago, 1 de 
abril, 1930.

67.	  “Exhibamos ampliamente el pro-
greso nacional”, en El Mercurio, 10 de 
agosto, 1927.

68.	  Estas ideas se estudian con mayor 
profundidad en Sylvia Dümmer 
Scheel, Sin tropicalismos. 

69.	  Fue el ministro Diego Portales 
quien acuñó por primera vez el 
término en la primera mitad del 
siglo xix.

70.	  Aunque hubo estudiosos que 
intentaban estudiar al indígena chi-
leno con objetividad y artistas que 
rescataban su estética, la mayoría de 
los intelectuales nacionalistas de la 
época eran sumamente críticos hacia 
su cultura. Alberto Cabero, autor de 
Chile y los chilenos (1926), describía al 
indígena araucano como un pueblo 
inferior, con limitadas posibilidades 
mentales y una incapacidad para 
evolucionar, además de ser supersti-
cioso y ladrón. El antropólogo Tomás 
Guevara también diagnosticaba 
una inferioridad de sus capacidades 
intelectuales, mientras el escritor 
Joaquín Edwards Bello se quejaba de 
que los “supuestamente superiores 
araucanos ni siquiera habían dejado 
la edad de piedra en el año 1500”, 
adjudicándoles todos los vicios 
imaginables: fatalismo, flojera, 
alcoholismo. También la poeta 
Gabriela Mistral culpaba al araucano 
por la pereza biológica de la raza, 
y hubo quienes desautorizaron las 
mitificadas imágenes indígenas 
propuestas por Ercilla en La Araucana 
y por Pedro de Oña en Arauco Domado 
por considerarlas exaltaciones 
imaginarias e imposibles, totalmente 
alejadas de la realidad.



102

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

Ambas posturas no lograron aunarse, y en vez de optarse por una u otra, se les dejó 
coexistir, lo que generó una narración final llena de contradicciones. Así, mientras la 
Sala de Arte Araucano y Popular se convertía en uno de los puntos más interesantes del 
pabellón, obtenía una Medalla Gran Premio por parte de las autoridades españolas71 
y era reconocida por el gobierno de Ibañez con la decisión de exhibir la muestra en París 
el año entrante72, en el Catálogo-Guía del Pabellón de Chile se afirmaba que “la masa de la 
población actual es casi toda descendiente de los colonos españoles y otras naciones 
europeas, siendo muy pequeña la mezcla con los indios Araucanos”73 y el embajador 
chileno en España recomendaba insistir en Sevilla que Chile consistía en “un pue-
blo íntegramente blanco”. Mientras la decoración de inspiración indígena buscaba 
otorgarle un pasado ancestral al país, en la Sala de Historia del pabellón la narración 
comenzaba con la conquista española, omitiendo cualquier acontecimiento anterior, 
y en el libro oficial Chile en Sevilla se mencionaba incluso que los conquistadores 
españoles habían hecho su llegada a “tierras vírgenes”74. Y aunque el arte araucano 
y popular se exhibiera como una “expresión de la raza”, en el Catálogo-Guía se explicaba 
que el núcleo de la raza chilena estaba conformado por los conquistadores españoles 

y sus familias75. Esta coexistencia de narraciones divergentes se 
explica en tanto cada Subcomisión velaba por lo que se exhibiera 
en la sala temática que le correspondía o en las publicaciones que 
se imprimirían para la ocasión, sin que al parecer hubiera una ins-
tancia final de filtrar y unificar los contenidos. De este modo, las 
distintas interpretaciones convivían en la representación del país.

Por cierto, pese a estas diferencias de opinión había un punto de 
partida compartido en cuanto al mundo indígena, y es que ninguno 
de los organizadores quería que el país entero fuera identificado 
como tal. Desde el punto de vista de los defensores de montar la 
Sala de Arte Araucano, el éxito del montaje consistiría en exhibir 
una muestra de rasgos propios sin que ello se prestara a genera-
lizaciones hacia el resto del país. Porque una cosa era mostrar las 
expresiones de los pueblos originarios, y otra muy distinta “que 
nos creyeran indígenas a todos”76. De hecho, quienes promovían 
las artes “pícaras”, “ingenuas y atrayentes” del mundo indígena 
y popular lo hacían con una actitud sumamente paternalista, que 
permite concluir que el indígena de carne y hueso también era visto 
por ellos como un ser inferior y, sobre todo, como un “otro” con 

71.	  Catálogo-Guía del Pabellón de Chile. 
Exposición Iberoamericana de Sevilla 
(Sevilla: Tip. A. Padura, 1929-1930).

72.	  “Éxito de la Exposición de Arte Chi-
leno en París”, El Mercurio, Santiago, 1 
de abril, 1930.

73.	  Catálogo-Guía.

74.	  “Editorial: Dos Palabras”, en Álvaro 
Jara y Manuel Muirhead, Chile en 
Sevilla.

75.	  Catálogo-Guía. Ciertamente, el dis-
curso de nación era emblanquecido 
con mayor fuerza en aquellos sopor-
tes que iban dirigidos a un público 
más seleccionado: las publicaciones 
Chile en Sevilla y el Catálogo-Guía 
serían distribuidos por los cónsules 
de Chile a posibles inversionistas en 
sus respectivos países.

76.	  “Éxito de la Exposición de Arte 
Chileno en París”, en El Mercurio, San-
tiago, 1 de abril, 1930. La muestra fue 
llevada luego a París y el columnista 
se refiere al éxito que tuvo en Sevilla. 



103

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

el que no deseaban ser confundidos. No por nada el mismo presidente Ibañez, quien 
promovía que se exhibiera las artes del pueblo, manifestaba no obstante que fueran 
presentadas “en proporcionada latitud”77, vale decir, sin exagerar. Y no sólo no se exa-
geró en cuanto a cobertura —lo que se hace evidente al comparar el pabellón chileno 
con los de otros de países latinoamericanos, la mayoría de los cuales rebosaba deco-
ración indigenista tanto en el interior como en el exterior—, sino que además se aisló 
simbólicamente a estos grupos del resto del país. El hecho de reunir todos los objetos 
de su creación, independiente de su naturaleza, en una sala aparte, remarcaba la con-
dición de alteridad que representaban sus autores para las élites a cargo de representar 
al país. Si en el resto del edificio se exhibían “la industria de Chile”, “las artes aplicadas 
de Chile” o “el arte de Chile”, en esta sala se mostraba la industria, artesanía y arte “de 
un subgrupo de Chile” que se prefería mantener aislado.
La portadilla del libro oficial de la concurrencia, Chile en Sevilla, es ilustrativa acerca 

del lugar que se otorgaba al indígena en la representación del país (imagen 5). En el 
dibujo aparecen cuatro personajes ordenados de arriba abajo en forma jerárquica, 
y el color de sus pieles —blanco arriba y oscuro abajo— refuerza dicha jerarquía en 
términos raciales. El personaje superior, un hombre blanco representando a las élites 
del país, es quien guía al resto hacia el progreso luminoso simbolizado en un rascacie-
los. El personaje araucano no sólo se encuentra en el último lugar, sino que es el único 
que en vez de mirar hacia adelante vuelca su mirada hacia atrás y hacia abajo, como 
si no sólo le diera la espalda al progreso, sino que además mostrara su sumisión ante 
la cultura dominante. Resalta también el hecho de que mientras los demás personajes 
son representaciones ideales de raza, género y ocupación, identificados como tales 
mediante símbolos evocativos simples, el personaje araucano está tan sobrecaracteri-
zado con objetos y detalles decorativos que refuercen su identidad como miembro de 
dicha etnia, que su persona misma llega a desaparecer bajo ellos. Esto, que se repetía 
en la representación de la mujer mapuche en el mural de Guevara o en la portada 40 de 
la Revista Chile, evidencia que el gran aporte de su mundo era proporcionar una “esté-
tica nacional” y llenar el significante vacío de los “rasgos propios”. Aquello resulta una 
verdadera metáfora de su situación en la realidad del país en aquellos años. El indígena 
de carne y hueso no gozaba de la misma simpatía que su representación simbólica,  
y tras su incorporación al territorio nacional hacia 1880, no había 
acuerdo sobre su rol en el país. Los mismos que aprovechaban 
su estética en la representación nacional (como el presidente 
Ibañez) abogaban por que en el mundo real los araucanos fueran 

77.	  “Éxito de la Exposición de Arte 
Chileno en París”, en El Mercurio, 
Santiago, 1 de abril, 1930.



104

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

integrados rápidamente a través de la asimilación cultural y el fin de las tierras 
comunales78, sin preocuparse de que esa cultura que había prestado imágenes al 
nacionalismo cultural terminara por desaparecer como expresión “viva”. 

78.	  Los sectores conservadores aboga-
ban por marginar a los indígenas de 
La Araucanía para que no entor-
pecieran el “desarrollo nacional”, 
mientras los progresistas promovían 
una rápida integración a través de 
la asimilación cultural y el fin de las 
tierras comunales. Esta última fue 
la opción del gobierno de Ibañez, el 
cual promovía una ley de división 
de las comunidades mapuches que 
traería como consecuencia su pronta 
asimilación y la pérdida de su cul-
tura José Bengoa, Historia del Pueblo 
Mapuche (siglo xix y xx) (Santiago: 
Ediciones Sur, 1985), 383-385. Evi-
dentemente influían en esta postura 
consideraciones de índole social 
y económica, pero no está de más 
resaltar la inexistencia de un interés 
por cuidar la prevalencia de dicha 
cultura en el escenario real.

Imagen 5: Ilustración de Rafael Alberto López para la portadilla 
de libro oficial Chile en Sevilla

Fuente: Aníbal Jara y Manuel Muirhead, Chile en Sevilla (Santiago: Cronos, 1929).

3.3. Una imagen de consenso: el triunfo de la naturaleza 
Quedaba todavía pendiente la arquitectura del pabellón, el sím-

bolo más visible de la representación del país. Ya que, como se ha 
dicho, éste debía identificar a la nación a través sus formas, el desa-
fío era notable en un país sin tradiciones arquitectónicas propias. 
La poca unanimidad en torno a la representación de las culturas 



105

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

indígenas y la inexistencia de un legado artístico indígena considerado valioso explican 
quizás que en Chile se optara por un pabellón de inspiración tan distinta al resto de 
los edificios latinoamericanos presentes en la Exposición de Sevilla. El proyecto que se 
impuso en el concurso de arquitectura no representó la identidad nacional mediante un 
estilo arquitectónico definido o de decoraciones típicas, sino a través de formas simbó-
licas que evocaba la Cordillera de los Andes. Se trataba de la propuesta de Juan Martínez 
Gutiérrez, quien proyectó un edificio de hormigón armado de tres pisos de alto, con gran-
des murallones desnudos coronados por una torre. Los colores de la fachada reforzaban 
la alusión a las montañas, mediante tonos grises en la base que se iban haciendo blancos 
a medida que ascendían, y detalles rojizos que completaban la composición (imagen 6)79. 
Según las palabras del arquitecto, el pabellón interpretaría el espíritu chileno

“sin recurrir para ello a motivos coloniales, sino a agrupacio-
nes de volúmenes y trozos de escultura y pintura capaces 
de sugerir el ambiente de un pueblo y de hacernos adivinar 
su cultura. Expresar los plácidos remansos de las costas 
chilenas y la orografía titánica de Los Andes, componiendo 
de forma casi escultórica las masas grises y blancas, que 
van ascendiendo hasta culminar en la fuerte torre […]”80. 

79.	  Juan José Cabrero, “Pabellón de 
Chile”, en sevillasigloxx.googlepages.
com/PABELLONDECHILE.pdf (visto 5 
octubre 2008).

80.	  El Liberal, 1 de noviembre, 1928, 
citado por Juan José Cabrero, “Pabe-
llón de Chile”.

Imagen 6: Pabellón de Chile en Sevilla

Fuente: Catálogo-Guía del Pabellón de Chile (Sevilla: Tip. A. Padura, 1929-1930).



106

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

Así, a falta de un estilo arquitectónico propio como el de México o Perú, la idea 
de Chile sería representada de manera simbólica, “rebasando el folklore”81. Eran las 
masas, disposiciones y colores de la estructura los que mediante una “evocación poé-
tica”82 crearían una imagen sintética del país83. Para autores españoles como Rodríguez 
Bernal y Villar Movellán, el pabellón de Chile destacó en la Exposición Iberoamericana 
por su originalidad, al ser el único entre los edificios montados por España y por las 
repúblicas latinoamericanas en no recurrir al historicismo en su representación de 
la identidad nacional84. La madre patria acudía al regionalismo o al mudéjar en sus 
edificaciones y sus ex colonias se debatían entre un marcado indigenismo (México), 
un panhispanismo (Argentina, Uruguay y la mayoría de las naciones invitadas) o un 
estilo mestizo que aunara ambas tradiciones como ocurrió en el pabellón peruano85. Si 

se considera que las alusiones al pasado en la búsqueda de la repre-
sentación nacional y su consiguiente expresión arquitectónica 
mediante eclecticismos historicistas eran una de las características 
que más se repetían en las Exposiciones Universales86, la propuesta 
de Chile en 1929 parece aún más vanguardista. 

La propuesta de Martínez había optado por los aspectos geo-
gráficos del imaginario nacional en desmedro de otros de carácter 
más bien cultural, aunque no estuvo absolutamente desprovisto de 
alusiones históricas. De hecho, los detalles y terminaciones hacían 
referencia al pasado hispano y prehispano. Así, trozos de cantería 
con motivos indígenas, un Caupolicán de cobre en la entrada y una 
portada monumental de tipo precolombino, en piedra roja y for-
mas trapezoidales87, recordaban a los pueblos originarios, mientras 
las rejas de fierro de ventanas y balcones y los techos de teja, los 
corredores, logias y bóvedas daban la nota colonial88. Sin embargo, 
estos detalles estaban superpuestos a la estructura y desapare-
cían por su escala ante la monumentalidad de los volúmenes del 
edificio, ofreciendo quizás una interesante metáfora de la forma 
en que la geografía era percibida en Chile: una naturaleza aplas-
tante donde la cultura se esforzaba por manifestarse tímidamente.  
Es importante señalar que, en el contexto ideológico del determi-
nismo geográfico, mostrar la cordillera no era sólo representar el 
paisaje, sino expresar a través de ella el carácter de la población 
que habitaba en él. En este sentido, el delegado de Chile en Sevilla, 

81.	  Fernando García Oldini, “El Pabe-
llón de Chile en la Exposición de 
Sevilla”, Revista Chile, n.o 56, octubre 
1929), 9-12.

82.	  “Conozcamos la casa de Chile en 
Sevilla”, El Mercurio, Santiago, 23 de 
octubre, 1927.

83.	  El Mercurio, Santiago, 21 de agosto, 
927.

84.	  Rodríguez Bernal, La Exposición 
Ibero-americana de Sevilla, 131; Villar 
Movellán, 1979, 61, citado por Ana 
Souto, “La Exposición Iberoameri-
cana”, 190. Rodríguez Bernal asegura 
que en toda la Exposición, además del 
pabellón de Chile, los únicos edificios 
que no recurrieron a la representa-
ción historicista fueron cinco pabe-
llones comerciales que pertenecían 
a empresas privadas, desconectadas 
del ambiente sevillano.

85.	  Ana Souto, “La Exposición Ibero-
americana”, 190.

86.	  Ana Souto, “La Exposición Ibero-
americana”, 190.

87.	  Juan José Cabrero, Pabellón de Chile.

88.	  Fernando García Oldini, “El Pabe-
llón de Chile en la Exposición de 
Sevilla”, Revista Chile, n.o 56, octubre 
1929, 9-12; Ana Souto, “La Exposi-
ción Iberoamericana”, 190; Juan José 
Cabrero, Pabellón de Chile.



107

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

Fernando García Oldini, señalaba que la disposición de los planos del edificio no sólo 
recordaba las montañas, sino que al mismo tiempo obligaba a pensar en el carácter 
“silencioso e indoblegable de la raza”. Para Oldini, incluso la idea misma del pabellón 
habría sido influenciada por el medio. “La fuerza modeladora del paisaje circundante 
es tan potente, la negada influencia del medio es tan innegable, que —a pesar de todas 
las teorías— logra imprimir su sello y una impulsión similar a la propia en algo tan 
distinto a la naturaleza como es la obra de un artista”. La “casa de Chile” era para él,  
a un mismo tiempo, “producto y resumen del ambiente”89. 

Por todas estas evocaciones, aun cuando el pabellón de Chile no tuviera rasgos 
explícitos que anunciaran a un no iniciado la procedencia nacional del edificio, logró 
ser considerado como la primera obra concebida “inspirándose en lo nuestro, en lo 
típico, en nuestros ambientes”90, y que expresaba “los rasgos característicos de la 
idiosincrasia nacional”91. Cumplió así con el cometido de diferenciarse del resto de 
los países y dar un sello propio. Sin embargo, el simbolismo de la cordillera resultó ser 
muy funcional para otros aspectos del discurso. Al tiempo que evitaba la polémica 
que habría significado un edificio de corte indigenista, permi-
tió reforzar el discurso de progreso y civilización que los demás 
símbolos autóctonos sólo entorpecían. Ya que los argumentos 
defendidos en Sevilla eran que el clima frío del país había produ-
cido una raza sobria y trabajadora —opuesta al “caos” y “pereza” 
con que se asociaba al trópico—, y que el medio abrupto, difícil, 
había convertido a sus gentes en esforzadas y laboriosas92, la ima-
gen de una cordillera imponente y nevada reforzaba esa idea.  
No debe haber sido casualidad que estuviera presente, también, 
en la portada del libro oficial Chile en Sevilla, libro que, como el 
pabellón, pretendía ser un “resumen global” del país (imagen 7). 

89.	  Fernando García Oldini, “El Pabe-
llón de Chile en la Exposición de 
Sevilla”, Revista Chile, n.o 56, octubre 
1929, 9-12; Ana Souto, “La Exposi-
ción Iberoamericana”, 190; Juan José 
Cabrero, Pabellón de Chile.

90.	  “Conozcamos la casa de Chile en 
Sevilla”, El Mercurio, Santiago, 23 de 
octubre, 1927.

91.	  Revista Chile, n.o 51, mayo 1929.

92.	  Sylvia Dummer Scheel, “Sin tropi-
calismos”. 



108

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

Conclusiones

Estudiar la representación de Chile en Sevilla es una forma de aproximarse a las 
ideas de país que circulaban en los años veinte, gracias a que la instancia obligó a 
ciertos sectores de la sociedad a declarar, explicar, negociar e incluso escenificar su 
forma de entender “lo nacional”. La concurrencia a la Exposición Iberoamericana dejó 
en evidencia hasta qué punto se había posicionado el nacionalismo culturalista y las 
referencias a la raza, al medio geográfico, al pasado autóctono y a lo folclórico como 
definición de “Chile”, al punto de incorporarse en la imagen de país que se deseaba 
publicitar en el exterior y superar así las estéticas europeizantes del siglo anterior. 

El hecho de que en esta ocasión la puesta en escena haya estado a cargo de un grupo 
relativamente amplio y variado de profesionales, y que los discursos de país expresados 
en diversos soportes (salas temáticas, decoración y publicaciones) no hayan pasado por 

Fuente: Aníbal Jara y Manuel Muirhead, Chile en Sevilla 
(Santiago: Cronos, 1929).

Imagen 7: Portada libro oficial Chile en Sevilla



109

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

un filtro final que los unificara buscando corregir posibles contradicciones, entorpeció 
quizás el posicionamiento de una imagen de nación única y coherente en el extran-
jero, pero ofrece por otro lado un material muy rico para el análisis de los imaginarios 
nacionales de la época. Así, la representación de Chile en Sevilla no sólo nos da una idea 
sobre cómo el Gobierno y diversos grupos sociales deseaban que Chile fuera visto desde 
el extranjero, sino que hace explícitos contradicciones, conflictos y luchas presentes 
en los imaginarios nacionales circulantes en la década del veinte. En este sentido, ha 
sido posible identificar que incluso dentro del imaginario que determinó la represen-
tación y que era el imperante en el país, convivían diferentes interpretaciones. Aunque 
se imponía una concepción nacionalista de país que entendía lo nacional en términos 
culturales, en donde el medio físico, la raza, el lenguaje y las tradiciones definían el 
“carácter colectivo” de su población, no todos rescataban los mismos elementos etno-
lingüísticos para definirlo. Mientras ciertos sectores encontraban sus bases en los 
pueblos originarios, otros preferían enfatizar el origen hispano de la cultura nacional. 
De hecho, la representación de elementos indígenas como símbolo de lo chileno des-
pertó, como se ha visto, grandes resistencias entre grupos de corte hispanista. Dicha 
resistencia, sin embargo, tenía a su vez diferentes niveles. Se ha hecho evidente que la 
incorporación de una estética de inspiración indígena o de expresiones musicales de 
corte folklórico, interpretados y “adecentados” por artistas profesionales, provocaban 
mucho menos rechazo que las expresiones originales, sin intermediarios, de estos mis-
mos grupos, que resultaban una evocación demasiado viva y actual de su existencia. 

Al margen de las luchas de conceptos que salieron a la luz, la puesta en escena reveló 
también matices del imaginario que en el momento, por obvios, pasaban desapercibi-
dos. La forma en que el mundo —o su representación— es ordenado, las jerarquías y 
relaciones que se establecen, comunican un modelo mental a través del cual se entiende 
la realidad. Por eso, aunque la separación de lo araucano y folclórico en una sala aparte 
pudo parecer completamente natural a sus organizadores, esta decisión estaba cargada 
de una serie de connotaciones que remarcaban la condición de alteridad que dichos 
grupos representaban en la sociedad chilena de aquel entonces, remarcada por la sobre-
caracterización decorativa que de ellos se hacía en la representación. Se trataba de una 
sociedad elitista y poco inclusiva, que si bien se abría a aceptar la incorporación de gru-
pos populares e indígenas a nivel simbólico, lo hacía remarcando la distancia con ellos.

Cabe aclarar que aunque la representación de la nación en la Exposición 
Iberoamericana reveló mucho acerca de los imaginarios circulantes, no consistió 
en una especie de “fotografía” de éstos. La puesta en escena ofreció más bien una 



110

historia crítica No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Los desafíos de escenificar el “alma nacional”

reinterpretación de los imaginarios. Éstos eran traducidos a un lenguaje material y visi-
ble pero, sobre todo, sus símbolos e ideas habían sido seleccionados, jerarquizados y 
reordenados. Y aunque en este caso la intención de fidelidad al “alma nacional” puede 
haber generado un resultado un poco menos instrumental que lo que se haría hoy con 
una “imagen-país”, no es posible olvidar que de todos modos se trataba de una imagen 
escrita desde arriba que perseguía objetivos concretos. Por eso, aunque se eligieron ele-
mentos que efectivamente circulaban en la autoidentificación de los chilenos, sí se optó 
por los que concordaran con los objetivos concretos que se perseguían en el exterior. 
De este modo, la cordillera superó como símbolo a todo lo relacionado con indigenismo 
y folclor, siendo protagonista de la arquitectura del pabellón y de la portada del libro 
oficial, porque resultaba mucho más funcional a los objetivos económicos del país y la 
imagen de eficiencia y laboriosidad que se intentaba mostrar en el exterior, y generaba, 
por lo demás, menos desencuentro entre los organizadores que otros símbolos de corte 
indigenista. Fue esta particular versión de la imagen nacional la que regresó al país, a 
través de fotografías y registros de prensa, para ser observada por al público chileno 
como si se mirara en un espejo. De este modo, es muy probable que la puesta en escena 
del imaginario haya tenido efectos sobre los imaginarios nacionales mismos al propor-
cionar nuevos símbolos y reforzar ciertas ideas por sobre otras. 

Bibliografía
F u e n t e s  P r i m a r i a s

Diarios:

El Mercurio, Santiago de Chile, abril 1927-abril 1930; La Nación, Santiago de Chile, 9 mayo 1929

Revistas:

Arquitectura y Artes Decorativas, Santiago de Chile, febrero 1929-junio 1930; 

Boletín Consular, Santiago de Chile, noviembre 1926-diciembre 1927; 

Revista Chile, Santiago de Chile, enero 1928-marzo 1930; 

Sucesos, Santiago de Chile, 2 mayo 1929-7 noviembre 1929; 

Zig-Zag, Santiago de Chile 15 enero 1927-8 febrero 1930. 

Fuentes primarias impresas:



111

hist. crit. No. 42, Bogotá, septiembre-diciembre 2010, 256 pp. issn 0121-1617 pp 84-111

Sylvia Dümmer Scheel

Archivo del Ministerio de Relaciones Exteriores (arree), Chile, vols. 1088, 1103, 1127, 1142, 1169, 

1190, 1213A, 1215, 1217.

Boletín de Sesiones del Senado, 1927-1929; Boletín de Sesiones de la Cámara de Diputados, 1927-1929.

Cabero, Alberto. Chile y los chilenos. Santiago de Chile: Imprenta Cervantes, 1948.

Catálogo-Guía del Pabellón de Chile. Exposición Iberoamericana de Sevilla. Sevilla: Tip. A. Padura, 

1929-1930.

Jara, Aníbal y Manuel Muirhead. Chile en Sevilla. El progreso material, cultural e institucional de 

Chile en 1929. Cronos, Santiago, 1929.

Ministerio de Relaciones Exteriores de Chile, Memoria Anual, 1927, 1928, 1929, 1930.

F u e n t e s  s e c u n d a r i a s
Anderson, Benedict. Comunidades Imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión del 

nacionalismo. México: Fondo de Cultura Económica, 1993.

Barr-Melej, Patrick. Reforming Chile. Cultural Politics, Nacionalism, and the Rise of the Middle 

Class. Carolina del Norte: The University of North Carolina Press, 2001. 

Bengoa, José. Historia del Pueblo Mapuche (siglo xix y xx). Santiago: Ediciones Sur, 1985.

Carranza, J. Rafael. La Batalla de Yungay. Monumento al Roto Chileno. Santiago: Imprenta Cultura, 

1939.

Dümmer Scheel, Sylvia. Sin tropicalismos ni exageraciones. “Chile y la representación de lo 

chileno en la Exposición Iberoamericana de Sevilla en 1929”. Tesis Magíster, Pontificia 

Universidad Católica de Chile, 2009.

Edwards, Alberto y Michael Kunczik. Images of Nations and international public relations. Bonn: 

Friedrich Ebert Stiftung, 1990.

Larraín, Jorge. Identidad Chilena. Santiago: lom, 2001.

Mosse, George L. La cultura europea del siglo xix. Barcelona: Ariel, 1997.

Palacios, Nicolás. Raza chilena: libro escrito por un chileno y para los chilenos. Ediciones 

Colchagua, 1987.

Pesauento, Sandra Jathay. “Em busca de uma outra história: imaginando e imaginário”. Cuadernos 

del Sur - Historia 28 (1999): 235-255.

Rodríguez Bernal, Eduardo. La Exposición Ibero-americana de Sevilla. Sevilla: icas, 2006.

Smith, Anthony. Nacionalismo: teoría, ideología, historia. Madrid: Alianza, 2004.

Souto, Ana. “La Exposición Iberoamericana en contexto”. Tesis Doctorado, Universidad de 

Nottingham, 2007.

Subercaseaux, Bernardo. Historia de las ideas y la cultura en Chile. El centenario y las vanguardias. 

Santiago: Editorial Universitaria, 2004.

Subercaseaux, Bernardo. Historia de las ideas y de la cultura en Chile. Nacionalismo y cultura. 

Santiago: Editorial Universitaria, 2007.

Ï


