
93

Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales

Nat. Soc.: Desafíos Medioambient. · n. º 5 · enero-abril, 2023
Tema libre

93

La construcción de corporalidades  
ecoespirituales en aldeas ecológicas*

Vanessa Alejandra Cano Bermúdez**
Universidad Pedagógica Nacional (Colombia)

Recibido: 4 de octubre de 2022 | Aceptado: 25 de enero de 2023

https://doi.org/10.53010/nys5.05

Resumen. Este artículo presenta los resultados de una investigación centrada en la experien-
cia de habitar dos ecoaldeas en el centro de Colombia, a partir de la definición y caracteriza-
ción de un tipo de corporalidad concreta que encarnan moradores, visitantes y voluntarios de 
dos comunidades intencionales —una de ellas de carácter religioso— en el departamento de 
Cundinamarca, Colombia. En tanto etnografía, se buscó la descripción densa de los discursos 
y prácticas del eje religioso-espiritual, los consumos conscientes y las experiencias de trabajo 
y educación, constituyentes de las corporalidades ecoespirituales de los tres tipos de actores 
que habitan estos espacios neorrurales con la intención de desaprender los mundos urbanos y 
aprender los de la ruralidad. En términos teóricos, se buscó la articulación entre antropología 
y fenomenología en una apuesta denominada antropología fenomenológica, en la que cuerpos 
y corporalidades no aparecen en abstracto ni desprovistos de un marco de relaciones de poder 
que los define y constriñe. La originalidad de esta investigación antropológica radica en ofrecer 
comprensiones renovadas y situadas del trabajo sobre sí mismo a partir de la confianza en el 
colectivo, esto es, un cuerpo social que se fortalece mediante redes y alianzas; la transformación 
de la cotidianidad por medio del abandono frecuente y/o permanente y voluntario de la ciudad 
para buscar la emulación de estilos de vida campesinos e indígenas; y la comprensión de cómo 
se construyen las nociones y experiencias de naturaleza-entorno, trabajo y educación en los 
contextos ecoaldeanos de los que deriva la modalidad contemporánea de sujeto ecoespiritual, 

*	 Artículo derivado de la tesis doctoral Corporalidades eco-espirituales: la politización de la experiencia espi-
ritual de habitar dos ecoaldeas del centro de Colombia, como requisito para la obtención del título de doc-
tora en Ciencias Sociales con Especialidad en Antropología Social de Ciesas Occidente (Guadalajara, Jalisco, 
México). La tesis fue defendida en julio de 2021.

**	 Doctora en Ciencias Sociales con Especialidad en Antropología Social, Ciesas Occidente (Guadalajara, 
Jalisco, México). Docente e investigadora de la Universidad Pedagógica Nacional (Colombia) en los progra-
mas de Licenciatura en Artes Visuales y la Maestría en Arte, Educación y Cultura, y coordinadora del semi-
llero de arte y memoria “Incandescencias: del recuerdo a la creación”, adscrito a la línea de investigación 
praxis visual. Última publicación: Escrituras tradicionales del conuco y el cazabe: una experiencia de inves-
tigación e intervención pedagógica (2017), escrito en coautoría y publicado por la Universidad Pedagógica 
Nacional y la Fundación Francisca Radke. vacanob@pedagogica.edu.co



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

94

en la integración de un ser-estar en el mundo que se resignifica a sí mismo en su relación rea-
prendida con el entorno, sujeto de devoción e imitación, y la vivencia religiosa-espiritual.

Palabras clave: antropología fenomenológica, ecoespiritual, ecoaldeas, corporalidad, 
neorruralismo

The Construction of Eco-Spiritual Corporealities in Ecological Villages
Abstract. This article presents the results of a research study focused on the experience of 
inhabiting two ecovillages in central Colombia, based on the definition and characterization 
of a specific type of corporeality embodied by dwellers, visitors, and volunteers of two inten-
tional communities—one of them of a religious nature—in the department of Cundinamarca, 
Colombia. As an ethnography, it aimed to present a dense description of the discourses and 
practices of the religious-spiritual axis, conscious consumptions, and experiences of work and 
education, constituents of eco-spiritual corporealities of the three types of actors that inhabit 
these neo-rural spaces seeking to unlearn the urban worlds and learn those of rurality. In the-
oretical terms, it sought an articulation between anthropology and phenomenology in a bet 
called phenomenological anthropology, in which bodies and corporealities do not appear 
abstract or devoid of a framework of power relations that defines and constrains them. The 
originality of this anthropological research lies in offering renewed and situated understand-
ings of the work on oneself based on a trust in the collective, that is, a social body strengthened 
through networks and alliances; the transformation of everyday life through frequent and/or 
permanent and voluntary abandonment of the city to seek to emulate peasant and indigenous 
lifestyles; and the understanding of how notions and experiences of nature-environment, work, 
and education are constructed in ecovillage contexts from which the contemporary modality of 
eco-spiritual subject derives, in the integration of a being in the world that re-signifies itself in 
its re-learned relationship with the environment, the subject of devotion and imitation, and the 
religious-spiritual experience.

Keywords: corporeality, ecovillages, eco-spiritual, neo-ruralism, phenomenological 
anthropology

A construção de corporalidades ecoespirituais em aldeias ecológicas
Resumo. Neste artigo, são apresentados os resultados de uma pesquisa centralizada na expe-
riência de habitar duas ecoaldeias no centro da Colômbia, a partir da definição e caracteri-
zação de um tipo de corporalidade concreta que moradores, visitantes e voluntários de duas 
comunidades intencionais — uma delas de caráter religioso — encarnam em Cundinamarca, 
Colômbia. Quanto à etnografia, busca-se a descrição densa dos discursos e práticas do eixo 
religioso-espiritual, os consumos conscientes e as experiências de trabalho e educação, cons-
tituintes das corporalidades ecoespirituais dos três tipos de atores que habitam esses espaços 
neorrurais com a intenção de desaprender os mundos urbanos e aprender os da ruralidade. 
Em termos teóricos, busca-se a articulação entre antropologia e fenomenologia numa aposta 
denominada “antropologia fenomenológica”, na qual corpos e corporalidades não aparecem em 
abstrato nem desprovidos de um referencial de relações de poder que os define e oprime. A 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

95

originalidade desta pesquisa antropológica está em oferecer compreensões renovadas e situ-
adas do trabalho sobre si mesmo a partir da confiança no coletivo, isto é, um corpo social que 
é fortalecido mediante redes e parcerias; a transformação da cotidiana por meio do abandono 
frequente e/ou permanente e voluntário da cidade para buscar a emulação de estilos de vida 
camponeses e indígenas; e a compreensão de como são construídas as noções e experiências 
de natureza-entorno, trabalho e educação nos contextos ecoaldeãos dos quais a modalidade 
contemporânea de sujeito ecoespiritual é derivada, na integração de um ser-estar no mundo 
que se ressignifica a si mesmo em sua relação reaprendida com o entorno, sujeito de devoção  
e imitação, e a vivência religioso-espiritual.

Palavras-chave: antropologia fenomenológica, ecoespiritual, ecoaldeias, corporalidade, 
neorruralismo

El lugar de las corporalidades ecoespirituales:  
las ecoaldeas
En este apartado se presentan generalidades sobre las aldeas ecológicas como esce-
narios comunitarios de regeneración socioambiental en los que se gestan “iniciati-
vas políticas que afectan poblaciones locales, nacionales e internacionales y no solo 
a los aldeanos” (Cano, 2021, p. 5), y en donde los participantes asumen el cambio en 
sus entornos desde la transformación de sí mismos, a partir de las caracterizaciones 
breves de Aldeafeliz y Varsana, dos asentamientos en Cundinamarca con trayectorias 
disímiles que comparten una visión sobre las relaciones entre humanos y naturaleza 
distintas a las de la explotación y degradación de los primeros sobre la segunda.

Las ecoaldeas, aldeas ecológicas o comunidades intencionales empezaron a tener reso-
nancia en el marco del movimiento contracultural de los años sesenta del siglo pasado. 
Auroville, fundada en 1968 en India, y más adelante la organización Gaia Trust, erigida 
en 1987 por los esposos Hildur y Ross Jackson, son los referentes más representati-
vos de lo que hoy se conoce como el movimiento de ecoaldeas. La presencia global de 
estos asentamientos, que funcionan agrupados en redes y que crecen a través de alian-
zas e intercambios, explica que, en Colombia, según CASA Latinoamérica (Consejo de 
Asentamientos Sustentables) y su filial CASA Colombia, subordinada a la GEN (Global 
Ecovillage Network), haya veintidós comunidades adscritas (CASA Latina, 2022), más 
seis pertenecientes a la Misión Espiritual Vrinda (Cano, 2021), practicantes del vais-
navismo que llegó al país en la década de los ochenta. Vale aclarar que estos números 
dejan por fuera los proyectos emergentes y los que no se registran por alguna razón 
(desconocimiento, incompatibilidad con los principios de la red que acoge, intermiten-
cia o corta vida de las iniciativas, entre otras).

No es el caso de Aldeafeliz y Varsana, las dos ecoaldeas en las que se desarrolló la inves-
tigación. La primera hace parte de la GEN, y la segunda, en tanto comunidad religiosa, 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

96

pertenece a la Misión Vrinda Colombia. Ubicadas en los municipios de Granada y  
San Francisco (Cundinamarca) desde 1980 y 2006, respectivamente, y a poco más de 
una hora y media de Bogotá, ambas comunidades han consolidado la circulación y per-
manencia de personas interesadas en una convivencia mediada por la sostenibilidad 
—abarcante de lo social, lo económico y lo ambiental— y en una experiencia espiritual 
y/o religiosa, como sucede en Varsana. Sus habitantes se inscriben en lo que Méndez 
caracteriza como neorrurales: “migrantes voluntarios de anterior residencia urbana 
que deciden mudarse al campo, movilizados por bases ideológicas definidas a partir 
de su inconformidad con lo asumido, por estos mismos actores, como modelo de vida 
citadino” (2012, p. 115).

La declaración de principios holísticos y/o religiosos en las comunidades define en 
gran medida las acciones de moradores, visitantes y voluntarios dentro y fuera de las 
ecoaldeas; de ahí el interés por tener dos puntos de contraste para la comprensión 
de qué es y cómo se llega a encarnar lo ecoespiritual en estos contextos. Esas formas 

Figura 1. Mapa de Cundinamarca (Colombia) con la ubicación de Aldeafeliz y de Varsana. 
Fuente: elaboración propia.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

97

de habitar, alineadas con el tipo de actor, demarcan también la filiación a iniciativas 
medioambientales, formativas y alimentarias enmarcadas en la idea de consumos res-
ponsables, en las que las ecoaldeas son gestoras y acompañantes, delimitadas por el 
discurso espiritual/religioso en usos y prácticas concretas.

Aldeafeliz es uno de los asentamientos con más reconocimiento mediático en el país gra-
cias a la obtención del Premio Producción Social del Hábitat 2017, otorgado por Habitat 
International Coalition América Latina (HIC-AL). Para el momento en el que se hizo el 
trabajo de campo (2018), la comunidad contaba con veintiún miembros, ocho residen-
tes y trece no residentes, que son las modalidades de asociación. Fue fundada en 2006 
por cuatro jóvenes que, mediante convocatoria abierta difundida por correo electrónico, 
invitaban a personas de todas las edades a pensar en un lugar dentro o fuera de la ciudad 
para vivir sosteniblemente. La depuración del grupo inicial dejó trece residentes en una 
finca al noroccidente del municipio de San Francisco de Sales (Cundinamarca) y ocho 
no residentes que, desde Bogotá y con visitas ocasionales a la naciente ecoaldea, respal-
daban las tareas de los habitantes, así como la consolidación de normas de convivencia  
y funcionamiento.

Adscrita a la GEN, a CASA Latinoamérica y CASA Colombia, Aldeafeliz tiene como princi-
pios inspiradores la bioconstrucción y el holismo. Tiene un alto nivel de autosuficiencia, 
principalmente por su carácter de asociación; todos sus miembros aportan una suma 
acordada que, junto con los dineros recibidos por cursos y talleres ofertados y dirigidos 
por los ecoaldeanos, constituyen sus ingresos de sostenimiento. El componente de bio-
construcción ha favorecido que Aldeafeliz sea incubadora de otros asentamientos dentro 
y fuera de San Francisco. Sus habitantes permanentes y temporales cuentan con un alto 
nivel educativo y estabilidad laboral, en el caso de los adultos en edad productiva; los 
mayores son población pensionada. Por otra parte, había pocos niños en 2018, por lo que 
no estaba en funcionamiento la escuela fundada por una de las pioneras en la aldea; de 
ahí que sus familias complementaran la experiencia formativa en la aldea con la asisten-
cia a la escuela del municipio.

Varsana Eco Yoga Aldea es una comunidad religiosa vaisnava, variante del hinduismo, 
cuyo derrotero es la adoración del Señor Krishna, por lo que sus devotos son conocidos 
popularmente como Hare Krishna. Fue fundada en 1980 en el municipio de Granada 
por el maestro espiritual alemán Swami Paramadvaiti, quien es la máxima autoridad 
espiritual de los centros que ha erigido como cabeza de la familia Vrinda. Sus morado-
res (veinticinco para el primer semestre de 2018) incluían mujeres y hombres que han 
formado parte del proyecto desde sus inicios y que han ampliado el grupo con sus hijos 
y nietos. Varsana también es habitada por devotos provenientes de dos templos vaisna-
vas en Bogotá y de otras ciudades y países donde hay templos Vrinda. Este aspecto es 
relevante dado que el servicio a los otros, en tanto centro de la religiosidad vaisnava, se 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

98

realiza mediante el traslado de los devotos a diferentes comunidades como ecoaldeas y 
 centros de yoga, donde se vinculan a actividades de preparación de alimentos, lim-
pieza y agricultura que hacen parte de la cotidianidad de estos escenarios; también 
reciben a turistas y voluntarios que no tienen necesariamente la misma filiación reli-
giosa de los anfitriones. 

El vaisnavismo como principio inspirador predetermina un tipo de alimentación vege-
tariana y vegana que se acoge al principio religioso de no violentar a otros seres, y que 
se extiende a todos sus habitantes (visitantes y voluntarios), así como el no consumo de 
sustancias psicoactivas y alcohólicas en Varsana. Las actividades generadoras de ingre-
sos abarcan voluntariados, turismo, festivales y celebraciones religiosas con apertura 
a visitantes, publicaciones, cursos y actividades, y donaciones. Varsana es además la 
sede Bacatá del proyecto educativo Universidad de Sabiduría Ancestral (UDSA), que 
funciona también en Medellín y Santa Marta, y de la Escuela Agroecológica Guardia-
nes del Sumapaz. Ambas son iniciativas de educación no formal, la primera para per-
sonas de todas las edades y la segunda para niñas y niños residentes de Varsana, en las 
que devotos de la aldea o los templos son docentes y estudiantes de la oferta educativa 
que busca la integración de la fe y el cuidado de la naturaleza.

Las divergencias entre Aldeafeliz y Varsana radican en la tipología comunitaria, ya que 
la vinculación religiosa de la segunda implica una jerarquía en cabeza de su funda-
dor, con el consecuente cumplimiento de los principios vaisnavas: no comer carne, 
no tener sexo ilícito, no participar en juegos de azar y no intoxicarse (incluye no beber 
café, no fumar tabaco y no consumir sustancias psicoactivas). Así las cosas, es el dis-
curso religioso el que define qué puede y no hacerse, así como las relaciones con lo 
no humano que hace parte de la naturaleza y con lo que se establece una relación de 
interdependencia ligada a los fundamentos del alma eterna y la reencarnación. En 
contraparte, Aldeafeliz buscó desligarse de una organización subordinada, por lo que 
el modelo sociocrático basado en la toma de decisiones argumentadas por cada uno de 
los implicados favoreció el liderazgo según las capacidades y aptitudes de las células 
(salud y bienestar, gobernanza, economía y tierra) que constituyen la vida en comuni-
dad. Se entiende, pues, que en este contexto el vegetarianismo sea una elección indivi-
dual y no una decisión conjunta o una imposición.

De acuerdo con la GEN, la dimensión cultural de la vida ecoaldeana está integrada por 
el propósito superior, la conciencia y el crecimiento personal, la protección a las comu-
nidades y a la naturaleza, y el arte. En Varsana el primero apunta a vivir la fe como 
la experiencia de vida más importante a través del servicio amoroso a los otros y a la 
naturaleza; en Aldeafeliz el foco es la comprensión de la espiritualidad, cualquiera que 
ella sea, para el cultivo de sí mismo y de las relaciones con los demás. El sometimiento 
del ego aparece como asunto fundamental de y para la vida comunitaria en ambas 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

99

ecoaldeas, y esto se logra por medio de una asimilación de la naturaleza como madre 
y maestra que es sujeto de veneración y cuidado. Este aspecto proviene de una inten-
ción de replicar, como población mestiza, discursos y prácticas de pueblos indígenas, 
afrodescendientes y campesinos hacia el entorno, tales como pagamentos, celebracio-
nes de solsticios y siembras libres de pesticidas. Estas acciones resuenan con un fenó-
meno de revitalización de ciertas prácticas, principalmente indígenas, por parte de 
poblaciones urbanas en las que se resemantiza lo que otrora era rechazado, rastreable 
con mayor fuerza desde la segunda mitad del siglo XX (Caicedo, 2007) y que coincide 
con lo que Lipovetsky denomina posmodernismo: “la vuelta a lo regional, a la natura-
leza, a lo espiritual, al pasado” (1986, p. 40).

Con sutiles diferencias operativas en las dimensiones social y económica, la ecológica 
en Aldeafeliz y Varsana tiene en el cultivo de la comida y la agricultura orgánica, el 
trabajo con residuos, y la biodiversidad y la regeneración de ecosistemas tres ejes que 
coadyuvan a la conservación física y simbólica de los territorios donde están construi-
das. Cada comunidad implementa distintas ecotécnicas enfocadas en el respeto de 
los ecosistemas de habitación y los vecinos, y este hecho es indicador de uno de los 
hallazgos más sobresalientes de la investigación: las relaciones que los diferentes acto-
res implicados en experiencias ecoaldeanas construyen con la naturaleza o el entorno, 
como ámbitos diferenciados en los que se profundizará en el siguiente apartado, hacen 
de la experiencia ecoaldeana una elaboración, un artificio a partir del aprendizaje del 
mundo rural detonado por una necesidad de acciones tendientes a la preservación del 
medioambiente, avivada por la inminencia de una crisis global.

Es así que sus pobladores y también quienes habitan las ecoaldeas intermitentemente 
viven tales espacios en función de discursos religiosos, espirituales y ecológicos que 
sacralizan la naturaleza, hecho que demanda de ellos regímenes alimenticios particu-
lares, la siembra del propio alimento bajo técnicas no invasivas ni contaminantes que 
respeten y cuiden la tierra y sus cuerpos receptores, la adquisición de bienes y servi-
cios necesarios y en cuya fabricación no contraríen sus principios contra la crueldad 
animal, el uso de plásticos de un solo uso o la emisión de gases contaminantes. Estas 
acciones constituyen el día a día de los residentes de Aldeafeliz y Varsana, así como de 
sus allegados que no habitan allí de modo permanente, pero replican en sus entornos 
prácticas de consumo afines a su vivencia en el espacio ecoaldeano.

Las ecoaldeas son los lugares de las corporalidades ecoespirituales gracias a que 
la experiencia comunitaria de vida a la luz de la sostenibilidad social y ambiental 
demanda de sus habitantes —permanentes, asiduos y esporádicos— un compro-
miso encarnado en el que la experiencia del lugar está dada por discursos y prácticas 
religiosas-espirituales que sacralizan la naturaleza. En estas la corporalidad, en tanto 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

100

“registro de actuación de lo corporal” (Sirimarco, 2007, p. 12), aparece en la convergen-
cia de un hacer alrededor de las dimensiones individuales y colectivas de lo ecológico 
y lo espiritual.

Metodología
La investigación etnográfica se desarrolló entre 2018 y 2020. La primera fase del tra-
bajo de campo (enero a julio de 2018) se hizo en las ecoaldeas Varsana y Aldeafeliz con 
tres visitas a la primera y dos a la segunda. La presencia de dos templos vaisnava de 
la Misión Vrinda en Bogotá facilitó el trabajo de voluntariado en uno de ellos ubicado 
al sur de la ciudad. Entre agosto de 2018 y junio de 2020, durante la segunda etapa de 
recolección de información, se hizo un ejercicio de etnografía digital en las páginas de 
las ecoaldeas en la red social Facebook enfocada en las publicaciones convocantes a 
actividades dentro y fuera de sus instalaciones y que enunciaban una idea de natura-
leza contraria a los planteamientos de Donna Haraway (1999) en su ensayo “Las prome-
sas de los monstruos. Una política regeneradora para otros inapropiados/bles”, que se 
resume en la enunciación de la naturaleza como madre.

Las técnicas implementadas fueron la observación participante, la entrevista semies-
tructurada (cinco en total, dos a residentes de cada comunidad, una a una asociada no 
residente y otra a dos visitantes frecuentes), el diario y notas de campo etnográficas. Se 
contó con la autorización de los participantes para la grabación de registros de audio 
en jornadas educativas, turísticas y de voluntariado, y con uno de ellos se mantuvie-
ron comunicaciones electrónicas entre septiembre y octubre de 2019 como parte de la 
interacción digital. 

Se entrevistó a cuatro mujeres entre los 27 y los 53 años, solteras, dos de ellas psicó-
logas en ejercicio, una socióloga y una realizadora de cine y televisión, y a un hombre 
de 76 años que contaba con título doctoral, separado y con un hijo. La conformación 
socioeconómica de ambas comunidades es otro rasgo de divergencia, al menos en una 
comparación de sus inicios. En el caso de Varsana, sus primeros moradores coincidie-
ron con su fundación en 1980. La mayoría de ellos eran bachilleres y había pocos profe-
sionales, mientras que en Aldeafeliz sus asociados residentes y no residentes siempre 
han contado con niveles educativos de pregrado y posgrado1.

1	  Es importante señalar que la formación profesional de estos actores ecoaldeanos es puesta al servicio de la 
comunidad y constituye un aporte significativo para la consolidación de distintas iniciativas comunitarias.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

101

Las corporalidades ecoespirituales
En este apartado se describen las corporalidades ecoespirituales de los actores impli-
cados en experiencias ecoaldeanas en Aldeafeliz y Varsana. Se ha de resaltar, como se 
indicó anteriormente, que por actores se entiende no solo a los residentes de las comu-
nidades, sino también a aquellos que, pese a tener un compromiso pleno con estas, no 
habitan en ellas permanentemente por una dependencia con la ciudad, así como a sus 
visitantes y voluntarios frecuentes y/o esporádicos. En esta misma línea, las experien-
cias ecoaldeanas no se reducen a lo que sucede en el espacio físico de los asentamientos 
y, por el contrario, lo exceden en un espectro que va desde lo privado del hogar hasta lo 
público institucional, ámbito en el que las ecoaldeas son mostradas como modelo que 
desafía el orden económico dominante a través de hábitos de consumo encaminados  
a la transición hacia un desarrollo socioeconómico sustentable (Brombin, 2015).

La construcción de la categoría corporalidades ecoespirituales tomó como referentes 
los trabajos de Alice Brombin sobre el movimiento de ecoaldeas en Italia y México 
(2015 y 2019) y las presencias del prefijo eco en la vida cotidiana de los aldeanos en las 
comunidades observadas. Así mismo, se apoya en la noción de subjetividades corporifi-
cadas desarrollada por José Bizerril (2015) en practicantes de espiritualidades asiáticas 
en Brasil, en la propuesta de embodiment y modos somáticos de atención de Thomas 
Csordas (1994 y 2010) y en un antecedente propio derivado de la tesis de maestría sobre 
subjetividades contemporáneas en buscadores de salud y bienestar en prácticas de 
medicinas alternativas y complementarias en Bogotá (Cano, 2015). En menor medida, 
toma como base el trabajo de Mariana Sirimarco (2007) sobre la construcción de cor-
poralidad en el sujeto policial en Argentina que, aunque lejano en términos de la pobla-
ción, aportó una definición de corporalidad accesible y extensiva a diversos ámbitos.

La catástrofe planetaria dejó de asumirse como mera ficción para convertirse en un 
tema de la agenda internacional. El cambio climático, la contaminación de los mares 
por desechos plásticos y la deforestación de la selva amazónica, por ejemplo, amena-
zan la continuidad de la vida humana en la Tierra, que es a su vez la causante de tales 
desequilibrios. Estas realidades, enmarcadas en las discusiones del Antropoceno, son 
efectos inesperados del proyecto civilizatorio de la modernidad (Blaser, 2019) que han 
abonado terreno para la emergencia de comunidades intencionales como las ecoal-
deas, en las que sus habitantes buscan reducir y no acrecentar el impacto socioam-
biental de un “sistema social que produce capitaloceno”; este, en línea con Blaser, es 
resultado de una distribución desigual de la riqueza y de los medios de producción 
que pondría el acento de la responsabilidad del impacto destructivo en sus poseedo-
res, una minoría, y las consecuencias en grupos humanos más amplios durante varias 
generaciones (Serratos, 2019, p. 121), como una suerte de efecto mariposa. 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

102

La puesta en marcha de un proyecto de vida comunitario sostenible a partir de la aten-
ción a la dimensión espiritual individual sucede en las ecoaldeas en “una experiencia 
de vida moderna fuera de la modernidad” (Cano, 2021, p. 233) que se alimenta de cos-
mogonías indígenas, afro y campesinas en lo que respecta a su relación con el entorno. 
El pasado prehispánico de la región de Cundinamarca se erige como sustento de prác-
ticas muiscas curativas y alimentarias replicadas en Aldeafeliz, en San Francisco, y en 
Varsana, en Granada. Esta última es receptora de y está en constante diálogo con sabe-
dores de este y otros pueblos originarios que resuenan con la denominación de Madre 
Tierra como sinónimo de planeta Tierra y naturaleza, recurrente en Varsana, y que 
implica una relación de reciprocidad respetuosa, amorosa, agradecida, de correspon-
sabilidad y obediencia, que se materializa en abundancia y provisión permanentes.

Durante los recorridos guiados gratuitos y permanentes que se ofrecen en Varsana a 
sus visitantes, un devoto describe cómo la comprensión de la naturaleza como madre 
desencadena una relación con el alimento que es cultivado y consumido por cuerpos 
temporales que albergan almas eternas.

Así como tenemos en lo biológico un padre y una madre, en espíritu igual: 
está el padre que está en las religiones y está la madre que está en nuestro 
sustento, en que vivimos, en que respiramos, en que bebemos agua, en que 
dependemos del sol y la lluvia, y que dependemos de todos los movimien-
tos de la naturaleza para existir; eso nos genera un vínculo que también es 
espiritual, que ha sido conservado por las tradiciones indígenas; entonces, 
ligar la espiritualidad a la ecología fue lo primero que hizo nuestro maestro 
porque no tiene ningún sentido tener una forma de vida espiritual cuando 
estamos destruyendo los ríos y nuestro hábitat, entonces ese vínculo con la 
ecología nos llevó al tema de la huerta: cultivemos nuestro propio alimento 
porque también nos significa una libertad económica ante el mundo, que 
es fundamental en el tema de llevar una vida espiritual. Después de esos 
esfuerzos de tener nuestra propia comida, de que fuera orgánica, de que 
no estuviera llena de pesticidas, empezó a abrirse un panorama y es lo que 
estamos viendo en este espacio. (Conversación con devoto residente de Var-
sana, Granada, Cundinamarca, Colombia, 27 de enero de 2018)2

El fragmento de conversación evidencia el anclaje entre espiritualidad y ecología para 
la vivencia coherente del vaisnavismo y la obtención del sustento como base de la expe-
riencia ecoaldeana. Los rasgos de dependencia e inferioridad en relación con la madre 
revelan un tipo de vínculo de los ecoaldeanos con su lugar de asentamiento que tras-
ciende el considerarlo naturaleza para comprenderlo como entorno, de acuerdo con 
lo que Ingold desmarca entre una y otra: “the distinction between environment and 
nature corresponds to the difference in perpective between seeing ourselves as beings 

2	 Grabada en audio, previo consentimiento del residente, quien hizo de acompañante durante el recorrido en 
la primera visita de campo a Varsana en la fecha mencionada.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

103

within a world and as beings without it” (2000, p. 20), y que se va afianzando en ese 
anclaje entre lo ecológico y espiritual como configurador del ser-estar en el mundo de 
los ecoaldeanos. 

No obstante, ese tránsito es producto de pasar de comprender la naturaleza como exte-
rior a la humanidad y a la historia a percibirla como entorno, en tanto este “is the world 
as it, exists and takes on meaning in relation to me, and in that sense it came into exis-
tence and undergoes development with me and around me” (Ingold, 2000, p. 20). El 
neorrural ecoaldeano que empieza su experiencia de habitar tiene en la naturaleza “un 
lugar físico al que se pueda ir” o “una esencia que se pueda salvar o violar” (Haraway, 
1999, p. 122), y que en la vivencia del espacio en clave religiosa-espiritual muta a una 
relación, una implicación como seres en el mundo (Ingold, 2000) en interdependencia 
con organismos no humanos. Ocurre pues aquí una ruptura de las dicotomías moder-
nas de cuerpo-mente y cultura-naturaleza, al reconocer que el compromiso de habitar 
significa llegar a conocer lo no humano pasando tiempo ahí, “investing in one’s rela-
tions with the same qualities of care, feeling and attention” (Ingold, 2000, p. 47), como 
se hace con las personas.

Pese a que el ideal a alcanzar es la vivencia del entorno al margen de una visión antro-
pocéntrica, la de la naturaleza no se extingue gracias al turismo ecológico y de bien-
estar, modalidad presente en Aldeafeliz y Varsana para su sostenimiento económico, 
cuya oferta descansa en los discursos de conservación y salvaguarda frente al cambio; 
se reproduce así “la idea de lo silvestre como lugar de protección de una naturaleza 
prístina” (Ulloa, 2004, p. 94). Es así que la oferta turística y la forma en la que es enun-
ciada en las redes sociales de ambas comunidades dan cuenta de una posición antro-
pocéntrica que transforma todo lo humano en objeto, en este caso, la naturaleza, y se 
contraría la experiencia de entorno que tiene lugar en la cotidianidad de habitarlas; 
y lo fenomenológico, en tanto “dimensión relacional y simétrica entre los humanos y 
los no humanos en el mundo” (Moura y Steil, 2018, p. 110), quiebra tal instrumentaliza-
ción. El trabajo de campo y el posterior análisis e interpretación de los datos mostraron 
cómo esta vivencia ambivalente entre naturaleza y entorno no es consciente para los 
actores ecoaldeanos. Como se ejemplifica en el cuadro 1, el reencuentro natural con la 
espiritualidad sucede en un espacio signado por condiciones biofísicas particulares, 
con un pasado muisca ancestral, en conjunto con terapias y prácticas de espirituali-
dades orientales y prehispánicas, y el voluntariado como aporte simbólico y material 
a la comunidad. Con el pago por estas actividades se accede a prácticas medicinales y 
de bienestar físico y emocional que, realizadas en el territorio de asentamiento de la 
ecoaldea, legitiman su efectividad sobre el cuerpo y la mente, y ponen la naturaleza 
como objeto y favorecedora de la atención a la dimensión espiritual individual.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

104

Sábado 5
Arte terapia y sanación con los cinco 
elementos

Domingo 6
Terapia temazcal: sauna de limpieza  
y renovación

Puente 12-14
Voluntariado+: yoga-meditación- 
temazcal, servicio amoroso

Sábado 19 y 
domingo 20

Retiro de desconexión, alojamientos, 
yoga y caminata

Sábado 26 y 
domingo 27

Retiro de meditación, cuencos en grutas 
sagradas de Sumapaz

Cuadro 1. “Un reencuentro natural con tu espiritualidad”, oferta de actividades de fin de semana 
publicitadas por Varsana en su cuenta de Facebook, septiembre de 2019. Fuente: elaboración propia  

a partir de la información publicada en la cuenta de Facebook de Varsana.

La no escisión entre el “mundo biofísico, el humano y el supernatural” (Escobar, 2000, 
p. 71) que hace parte de cosmovisiones étnicas y campesinas, y su posterior apropia-
ción por parte de los ecoaldeanos en prácticas de agricultura, alimentación, educación 
y trabajo, es la base de las corporalidades ecoespirituales. Es así que el embodiment 
de diferentes tradiciones místicas —chamánicas y neochamánicas amerinidas, orien-
tales y nueva era que mezclan angelología y chakras energéticos— por parte de los 
habitantes de Aldeafeliz y Varsana para pasar de una experiencia de naturaleza a una 
de entorno signa sus corporalidades ecoespirituales, compuestas por repertorios de 
prácticas de cuidado de sí que redundan en el cuerpo social. Las tecnologías del yo 
desplegadas para, en y por los cuerpos de residentes, visitantes y voluntarios persiguen 
el sometimiento del ego mediante técnicas de disciplinamiento corporal como el yoga  
y la meditación. 

Un devoto residente de Varsana, quien define el cuerpo como vehículo del alma, enun-
ciación compartida por su comunidad y aprendida de las enseñanzas de su maestro 
espiritual, afirma que el yoga es “‘yugo’ o ‘unión’ y a través de la unión entendemos 
lo pequeños que somos frente al universo dador y tenemos una actitud naturalmente 
agradecida” (conversación con devoto residente de Varsana, Granada, Cundinamarca, 
Colombia, 27 de enero de 2018). A ese aprendizaje se llega por medio de la racionaliza-
ción de la práctica del yoga en la separación de cuerpo y mente, y de la comprensión 
de que la segunda debe someter al primero, mecanismo por el que se encarna lo ecoes-
piritual. Esta delimitación cartesiana reafirma una de las dicotomías modernas por 
excelencia en un contexto de búsquedas espirituales donde la relación con el entorno 
sitúa a los sujetos en una premodernidad en la modernidad.

Así pues, el movimiento premoderno que se da en la construcción de la vivencia del 
entorno confluye con el sometimiento del ego en la disgregación del cuerpo y la mente 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

105

que remite a un rasgo moderno necesario en técnicas que demandan la objetivación 
del cuerpo para lograr los asanas (posturas) enseñados por el maestro o los ritmos de 
la respiración en la meditación.

El tejido cultural/espiritual en Aldeafeliz aparece en forma de “rituales para entregar 
el propósito a lo que creemos trascendente” (Rojas, 2023), según uno de sus pioneros, 
en prácticas transculturales o de encuentro de culturas que no excluyen la tradición 
católica, y que por el contrario la integran a la espiritualidad de cada ecoaldeano. Esta 
dimensión debe ser trabajada para garantizar el bienestar del colectivo porque, como 
lo expone una asociada no residente, “si no hay un trabajo espiritual, la convivencia se 
vuelve débil porque no hay una disposición, no hay voluntad de querer cambiar, de ser 
mejor persona con el otro, no habría comunidad en este sentido” (entrevista con aso-
ciada no residente de Aldeafeliz, Centro Comercial Gran Estación, Bogotá, Colombia, 
11 de mayo de 2018).

Así las cosas, se pueden señalar tres rasgos de las corporalidades ecoespirituales: el 
primero, la experiencia de lugar que muta de naturaleza a entorno es propiciada al 
habitar en aldeas ecológicas; el segundo, su realización a partir de la separación tajante 
entre cuerpo y mente propia de la modernidad para llegar a una experiencia de vida 
que busca no su supresión total, sino la disminución de sus efectos deshumanizado-
res; por último, la búsqueda espiritual individual como insumo para el bienestar de 
la comunidad reflejado en una convivencia respetuosa de los acuerdos (Aldeafeliz) y 
principios religiosos (Varsana), en la que el cuerpo es disciplinado a través de diferen-
tes técnicas de cuidado de sí (Foucault, 2008), según mezclas a la carta propias de la era 
de la personalización (Lipovetsky, 1986).

Estos hallazgos resultantes del trabajo etnográfico se asentaron en una apuesta teórica 
de entrelazamiento entre antropología y fenomenología en clave del cuerpo. Tomando 
de la fenomenología el cuerpo vivido, esto es, el cuerpo como locus de la experiencia para 
experimentar el mundo, la disciplina antropológica sitúa esas experiencias en marcos 
sociales definidos atravesados por las intersecciones de clase, género y etnia. La premisa 
fenomenológica de “yo soy mi cuerpo” debe integrar que todo lo que puede hacer un 
cuerpo responde a prácticas socioculturales que a su vez lo producen (Turner, 1989). 

La perspectiva de una antropología fenomenológica permite la superación de la esci-
sión entre naturaleza y cultura, en tanto la fenomenología aparece como un “horizonte 
de comprensión de la experiencia de habitar el mundo como sujetos y organismos 
humanos y no humanos” (Moura y Steil, 2018, pp. 103-104). De esta corriente filosófica 
se retoma la noción de cuerpo como dimensión corporeizada-encarnada de la existen-
cia de Merleau-Ponty (1962) y su relectura por parte de Ingold (2000) en clave ecológica, 
que a su vez se distancia de Heidegger (1995), otro fenomenólogo que sí distingue tajan-
temente humanos de no humanos.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

106

En la traducción de la fenomenología a la antropología, el cuerpo, expresión del sujeto 
en el mundo y el paisaje como cuerpo del mundo, hace las veces de puente; de ahí que 
el concepto de corporalidad dé cuenta de experiencias culturales de ser y estar en el 
mundo. Es en este entendido que Ingold (2000) plantea el habitar como un compro-
miso en la relación organismo-ambiente, ya pensada por Hallowell (1954) y Abram 
(1996), con una apuesta epistemológica por el organismo (y no por el cuerpo u objeto)  
y el paisaje, sin división entre organismos y ambiente.

Una de las críticas más duras a la fenomenología es su desinterés en situar la expe-
riencia en marcos sociales concretos. Si el cuerpo es el medio para percibir el mundo y 
relacionarse con los objetos, ¿cómo obviar niveles diferenciados en términos de clase y 
género que lo atraviesan? Tener y ser un cuerpo implica también la producción de este 
(Turner, 1989), un sustrato biológico que encarna un yo social, de modo que los cuer-
pos son productos de contextos socioculturales e históricos específicos. Tal dimensión 
desaparece del radar fenomenológico y la antropología la pone de manifiesto identifi-
cando y caracterizando las relaciones de poder en las que se insertan y reproducen las 
corporalidades.

Esta mirada sirvió para identificar cómo operan la posesión y el control contenidos en 
la afirmación de ser un cuerpo en la técnicas para su control, principalmente el yoga y 
la meditación, propósito al que también contribuyeron los talleres de comunicación no 
violenta en Aldeafeliz que buscan que sus miembros dominen sus emociones negati-
vas ante conflictos en la convivencia, las danzas de paz universal en las que se baila por 
horas con otros y el temazcal en Varsana que demanda someter el cuerpo a altas tem-
peraturas durante largos periodos de tiempo. Estas prácticas religiosas-espirituales 
son ejecutadas por mujeres y hombres que las eligen entre un amplio repertorio al que 
llegan por distintos motivos y que los encuadran en relaciones de poder3 y resistencia, 
en el contexto de los mandatos de consumo del sistema socioeconómico capitalista. 
Dada la imbricación entre discursos espirituales-religiosos y prácticas concretas en las 
comunidades intencionales de observación, es menester entender la incidencia de la 
construcción ecoespiritual en las experiencias de trabajo y educación en tanto accio-
nes que son reaprendidas por los actores ecoaldeanos en función de las nociones de 
naturaleza y entorno que coexisten en el habitar las ecoaldeas. 

3	  La pertenencia a una comunidad religiosa como Varsana define la adhesión a los principios vaisnavas y la 
subordinación a un maestro espiritual. Para los devotos esto es parte de la vivencia religiosa; no obstante, 
para visitantes y voluntarios no conversos, como una de las turistas frecuentes de Varsana entrevistada, 
resultó problemática la separación de espacios entre mujeres y hombres, el lugar de inferioridad de la esposa 
en relación con el esposo y la restricción del sexo a la procreación. Para esta mujer lo anterior supone una 
anulación del ser femenino determinante para abandonar la intención de iniciarse en el vaisnavismo a fina-
les de 2013.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

107

El mundo del trabajo
Los ires y venires entre naturaleza y entorno son fundamentales en la experiencia ecoes-
piritual ecoaldeana precisamente por su carácter inestable. Así, el trabajo es una de las 
actividades que mayores transformaciones físicas y mentales implica, especialmente 
por su vínculo directo con la agricultura y su novedad para la mayoría de los neorrurales. 
Para uno de los residentes de Aldeafeliz, el trabajo debe aspirar a “reportarnos alegría, 
salud, afecto; en fin, no puede ser algo obligatorio ni enojoso” (entrevista a asociado resi-
dente de Aldeafeliz, 13 de septiembre de 2019), afirmación que respalda en la belleza del 
territorio como motivo para esta visión renovada del trabajo en términos de tiempos y 
remuneración, “que elimina, o al menos, resemantiza la necesidad/deseo de acumula-
ción” (Cano, 2021, p. 181).

En estos contextos donde la espiritualidad es eje de la convivencia y la sostenibilidad 
socioambiental, la experiencia del trabajo se extiende a esa dimensión en forma de tiem-
pos de dedicación y tareas específicas. Los devotos de Varsana se levantan a las 3 a. m., 
se duchan con agua fría y meditan hasta las 6 a. m., hora a la que inician las labores de 
limpieza, huerta, preparación de alimentos y otras propias de las actividades turísticas y 
educativas. Pensar en el señor Krishna y vivir su amor en el servicio a otros es la base de 
su trabajo espiritual y material. En Aldeafeliz, uno de sus residentes enuncia que, ante 
dificultades iniciales para encarar la espiritualidad al vincularse a la comunidad, el tra-
bajo en trascendencia ha sido demandante y lo reconoce como un deber al ser parte de la 
asociación. Así que alrededor de la creencia hay un trabajo que requiere esfuerzo.

El trabajo en la experiencia ecoaldeana apunta a la satisfacción de necesidades y a la 
liberación —total o parcial— de su carácter alienante4 como efecto de la búsqueda 
espiritual, condicionadora y condicionante de los cuerpos para las labores propias de 
la comunidad. El trabajo no tiene por objetivo la remuneración económica, sino la rea-
lización de unas tareas concretas cuyos efectos redundan en el bienestar del colectivo. 
Las apuestas por la sostenibilidad y la soberanía alimentaria ponen en la agricultura 
un foco importante de producción, consumo y circulación, en línea con la vida espiri-
tual/religiosa. En las huertas orgánicas de Aldeafeliz y Varsana se siembran hortalizas, 
plantas medicinales y aromáticas, y las frutas que se dan en la región (mora, granadilla, 
uchuva, tomate de árbol, naranja y guayaba). En la primera, las tareas de siembra y 
cosecha están a cargo de un campesino de San Francisco contratado exclusivamente 
para esto, mientras en el asentamiento vaisnava los residentes que van rotando son 
apoyados por los voluntarios.

4	  El concepto marxista de trabajo alienado es una crítica al capitalismo en tanto los abismos que separan a la 
burguesía del proletariado devienen en deshumanización, ausencia de cooperación y competencia, princi-
palmente entre obreros. Al no poseer los medios de producción, el obrero (los empleados) tampoco es dueño 
de su energía ni de su tiempo, lo que es la causa de su alienación.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

108

El caso de Aldeafeliz es interesante porque en los inicios de la ecoaldea las actividades 
de siembra se hacían desde el desconocimiento y por turnos. Posteriormente se postu-
laban responsables bajo el seguimiento de la célula de economía y tierra, y finalmente 
se optó por la adhesión voluntaria a las células restantes, sin que la pertenencia a la de 
economía implique trabajo en la huerta, por lo que se llegó a la decisión de contratar 
a una persona externa experta. Estos giros propios del modelo sociocrático y las tec-
nologías sociales cambiantes de la comunidad hacen también que los compromisos 
estén libres de horarios o atención diaria. Es significativo el abandono de la réplica del 
quehacer del campesino con la tierra que en un primer momento constituía un afán, 
un mandato de la neorruralidad, un paso obligatorio de la vida sostenible en el campo 
en el reconocimiento de la ausencia de unas destrezas.

Por otro lado, hay en ambas ecoaldeas una valoración equitativa de todas las labores, de 
modo que el trabajo doméstico (limpieza y preparación de alimentos) y el de la huerta 
son igual de importantes para el funcionamiento físico, simbólico y espiritual de estos 
espacios. No hay tampoco una división sexual del trabajo ni una relación emplea-
dor-empleado; pese a que en las células en Aldeafeliz se establecen responsabilidades 
mínimas y en Varsana hay una dirección general, no se rinden cuentas de las funciones 
asumidas; estas se hacen de la mejor manera porque así lo demanda el servicio en el 
contexto de la devoción vaisnava y en el del compromiso con la comunidad.

El trabajo de la huerta supone esfuerzo y compromiso permanentes para garantizar 
la alimentación de residentes y visitantes, pero también de personas externas, como 
sucede con el café cultivado en Aldeafeliz, que es comercializado en San Francisco; sin 
embargo, no es el único escenario en el que se desempeñan sus actores. Los asocia-
dos residentes y no residentes de Aldeafeliz dedican al menos cinco horas semanales 
a actividades de diseño de talleres, asuntos legales de la asociación y ampliación de 
redes, así como en Varsana, aunque no hay un dato específico del número de horas 
por semana destinadas a la realización de estas tareas. La autorregulación es vital para 
el funcionamiento de estos proyectos comunitarios, así como la actividad productiva 
encaminada a la satisfacción de necesidades; de esta manera el trabajo equivale a una 
acción como la de las sociedades primitivas, sociedades igualitarias (Clastres, 1974), 
que sitúa nuevamente a los ecoaldeanos en una zona liminar de premodernidad con 
los artefactos de la modernidad. Es así que

pensar el trabajo en las ecoaldeas como una serie de tareas a desempeñar 
para garantizar el bienestar individual y el de la comunidad, el nivel de 
implicación en una o varias tareas según aptitudes y preferencias, y con la 
certeza de una remuneración que no pasa por un sueldo, demanda una con-
ciencia de que en efecto, el trabajo individual hace parte de un ensamble 
mayor que beneficia a grupos enteros pero de forma desigual, mientras que 
el ejercicio de las labores cotidianas en las aldeas, escogidas según afini-
dad con las mismas y cuya recompensa es igual para todos los miembros, 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

109

reconfigura el sentido del trabajo como base de la identidad personal y de la 
movilidad social. (Cano, 2021, p. 196)

Por último, es preciso acotar que, residentes o no, varios actores implicados en expe-
riencias ecoaldeanas, en particular de Aldeafeliz, desempeñan otras labores en el 
marco de su profesión. Algunos lo hacen de forma remota, mientras que otros se des-
plazan a Bogotá o a los espacios en los que sea requerida su presencia. En Varsana todo 
el mundo del trabajo se vuelca a la fe vaisnava, de ahí que el trabajo tanto de templos 
urbanos como de la ecoaldea responda al servicio en forma de preparación y venta de 
alimentos, y comercialización de literatura y productos de limpieza y ornamento de 
la India. Las profesiones y oficios anteriores o paralelos a la vida ecoaldeana son usa-
dos para su fortalecimiento y la ampliación de oferta de servicios dentro y fuera de la 
comunidad, como el caso de la psicóloga no residente que desde su formación y su per-
tenencia a la célula de salud y bienestar lidera actividades orientadas a la salud física  
y emocional del grupo.

El mundo de la educación
Del mismo modo que el trabajo, la experiencia educativa se ve transformada en el 
habitar las ecoaldeas en un doble rol: la visibilidad hacia afuera de lo que allí sucede, 
muchas veces en forma de activismos por una alimentación saludable y libre de cruel-
dad animal, y consumos responsables y éticos de bienes y servicios, en sintonía con 
unos comportamientos conducentes a una relación con el entorno y a lo que los acto-
res implicados en la vida ecoaldeana deben (re) (des) aprender para que ello suceda.

Más allá de las iniciativas de educación formal que ofrecen Aldeafeliz y Varsana, el 
mundo de la educación en estas comunidades es el detonante y efecto de aprendi-
zajes que modelan la corporalidad a construir y encarnar, por lo que despliegan una 
oferta de formación para una población heterogénea. Con la bandera del cuidado del 
medioambiente, los integrantes de las dos comunidades en cuestión buscan en sabe-
dores y autoridades indígenas muiscas, nasas y arhuacos, principalmente, prácticas de 
estas tradiciones para la sanación física individual y del territorio que apropian para sí, 
y posteriormente para personas externas que acceden a ellas mediante cursos, retiros, 
talleres y jornadas que tienen lugar en las ecoaldeas, y por las que reciben una suma de 
dinero establecida o un aporte voluntario que va para quien los imparta.

El diálogo entre mayores de estos pueblos originarios nacionales y los ecoaldeanos es 
resultado, en Varsana, de la visión de la familia espiritual Vrinda de articular esfuer-
zos con quienes “se interesan por la espiritualidad o el saber tradicional, el cuidado 
de la Madre Tierra [para] trabajar en conjunto respetando las propias culturas, tradi-
ciones, pensamientos, pero sí tratando de fortalecer la manera de vivir en este mundo 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

110

y entregárselo a las personas”, como afirma su director. Por su parte, en Aldeafeliz, la 
apertura a múltiples tradiciones místicas que se hibridan con discursos de matriz new 
age es propia de las búsquedas espirituales individuales y colectivas que soportan la 
convivencia y toda la apuesta de sostenibilidad de esta comunidad.

Los procesos formativos por los que pasan los ecoaldeanos y que luego hacen parte de 
la oferta educativa y turística de los asentamientos abonan a su propio crecimiento 
espiritual. Así, en Varsana las clases de hatha yoga, consistente en un acercamiento 
básico a posturas y técnicas de respiración, están dirigidas a visitantes, mientras que 
la práctica del bhakti yoga es exclusiva de los iniciados en las variantes del hinduismo, 
entre ellas el vaisnavismo, porque demanda un conocimiento más profundo. En este 
sentido, lo que se aprende se enseña, pero según prescripciones religiosas. Las clases 
para no devotos se dan en el contexto de tours, celebraciones o algunas actividades 
lideradas por docentes y estudiantes de la UDSA.

El funcionamiento por células en Aldeafeliz, sumado al trabajo espiritual como res-
ponsabilidad individual con el colectivo, implica que en encuentros bimensuales y con 
el liderazgo del grupo de salud y bienestar, un asociado comparta un saber conducente 
a una sana convivencia que contemple la resolución de eventuales conflictos. Una 
mujer no residente, psicóloga de profesión, habló de los talleres de comunicación no 
violenta y reiki que ha facilitado como parte del “cultivo de sí misma”, y de cómo estos 
refuerzan lo estipulado en el protocolo de límites, un documento de creación colectiva 
que recoge las consecuencias frente a la transgresión de acuerdos convivenciales. Nue-
vamente aquí lo aprendido por un individuo es entregado al grupo para su fortaleci-
miento. Otros saberes, como los de bioconstrucción y la incubación de asentamientos 
sostenibles, hacen parte de la oferta para público externo con actividades presenciales 
y remotas, teórico-prácticas, organizadas por sesiones.

El público más interesado en la oferta educativa propuesta por actores ecoaldeanos 
son buscadores espirituales y activistas por el medioambiente, pero también perso-
nas curiosas que llegan a ella sin mayores pretensiones de transformación. El carácter 
ancestral y sagrado del territorio muisca favorece la llegada de visitantes nacionales  
o extranjeros, familias con niños y jóvenes, y adultos jóvenes hasta mayores de dis-
tintas procedencias socioeconómicas que entran en una experiencia de aprendizaje 
de la mano de residentes (asociados o no de Aldeafeliz) y devotos (residentes o no de 
Varsana). Tales públicos se van ampliando a modo de red con la subsecuente emer-
gencia de nodos que replican prácticas de la vida ecoaldeana en otros espacios en una 
expansión de la experiencia formativa.

Toda la experiencia de habitar estas comunidades intencionales se in-corpora a sus 
actores en unos haceres que permiten su funcionamiento mediante una impronta de 
trabajo: preparación de alimentos; permacultura; limpieza; diseño de la oferta educativa 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

111

para públicos externos, que es a su vez parte de la oferta turística —ambas fuentes de 
sostenimiento económico—, en cursos de alimentación saludable, yoga, meditación; 
y, en general, actividades tendientes a mostrar cómo el modo de vida ecoaldeano es 
sostenible y responde a acciones que regeneran el tejido socioambiental local.

Estos haceres que se aprenden y posteriormente se enseñan dentro y fuera de las 
aldeas se encuadran como apuestas políticas de transformación de realidades al mar-
gen de las instituciones frente a las que estos actores encuentran insatisfacción y falta 
de representación. La autogestión persigue entonces llenar los vacíos de las nulas o 
insuficientes políticas para revertir la crisis socioambiental por medio de la adhe-
sión o conformación de comunidades sostenibles en las que los procesos de enseñan-
za-aprendizaje exceden las aulas de clase, las relaciones verticales entre estudiantes  
y maestros, y la fragmentación del saber. 

En muchos sentidos, la emergencia y expansión del movimiento de ecoaldeas da 
cuenta del agotamiento de las instituciones y del estadocentrismo, pero en el ámbito 
educativo, especialmente, se hace una apuesta para apropiarse de estos espacios mino-
ritarios y aún desconocidos para muchos. Iniciativas que llegan a escuelas y universi-
dades de grandes ciudades son gestadas o acompañadas en ecoaldeas sin que quienes 
las organizan y reciben lo sepan. Lo anterior da cuenta de la conformación y el creci-
miento de redes que aglutinan a personas y organizaciones para que los reaprendiza-
jes por los que pasan los actores ecoaldeanos para la construcción de su corporalidad 
ecoespiritual trasciendan.

Revisar las nociones de trabajo y educación a la luz de experiencias ecoaldeanas es ilus-
trativo de las formas en que estas dos dimensiones recogen las prácticas religiosas-es-
pirituales, los consumos conscientes y las características del trabajo en estos contextos, 
abarcantes del crecimiento espiritual, en discursos que articulan un interés por una 
vida sostenible social y medioambientalmente con múltiples tradiciones místicas. Su 
apropiación se da al desaprender lo opuesto al mundo rural, en el que se erige la comu-
nidad intencional, y aprender el tránsito de naturaleza a entorno, es decir, pasar de 
estar en un afuera de a ser parte de y reconocerse en una relación de interdependencia 
“con los constituyentes del mundo que se habita” (Ingold, 2000, p. 42). Este esquema 
sintetiza los elementos constitutivos de las corporalidades ecoespirituales de los acto-
res ecoaldeanos en Aldeafeliz y Varsana.

Consideraciones finales
La construcción del yo, en el marco de búsquedas espirituales adscritas a la idea de 
estilos de vida sostenibles, es un ejercicio colectivo que implica la recepción y produc-
ción de prácticas específicas desde y para los cuerpos de los actores implicados en 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

112

experiencias ecoaldeanas, y cuyo resultado es una modalidad contemporánea de sujeto 
ecoespiritual, caracterizada por la integración de un ser y estar en el mundo que se 
resignifica a sí mismo desde su relación con el entorno, sujeto de devoción e imitación, 

Figura 2. Ejes y componentes de las corporalidades ecoespirituales en ecoaldeas.  
Fuente: elaboración propia.



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

113

y la vivencia religiosa-espiritual. En el trabajo sobre el yo como experiencia colectiva se 
fortalece el sentido de comunidad propio de las aldeas ecológicas.

La vivencia religiosa-espiritual que allí tiene lugar está conformada por prácticas 
concretas en las que los cuerpos y la naturaleza son resignificados en la tríada sos-
tenibilidad-convivencia-espiritualidad. En estos contextos, la construcción del yo es 
un ejercicio colectivo que afecta al cuerpo físico y al social, a partir de la evocación y 
apropiación del pasado prehispánico de la región de Cundinamarca, cuya biodiversi-
dad potencia discursos que generan esa doble articulación ecoespiritual. Estos asen-
tamientos funcionan a través de redes y alianzas con otras aldeas, pero también con 
individuos, fundaciones y organizaciones civiles con las que comparten un interés por 
la regeneración del tejido socioambiental, hecho que es fundamental, ya que su queha-
cer no es solitario y no busca quedarse solo en sus circuitos; de ahí la existencia de una 
oferta educativa que se expande a una oferta turística.

La sostenibilidad engloba lo social, lo económico y lo ambiental. Aunada a la expe-
riencia espiritual-religiosa como un embodiment de diferentes tradiciones místicas, 
deriva en el sometimiento del ego como garante de la convivencia, la sacralización de 
la naturaleza y la réplica de cosmovisiones indígenas, campesinas y afro orientadas a 
resignificar un vínculo con el entorno del que los actores ecoaldeanos se reconocen 
como parte constituyente. Ante la inminencia de una catástrofe socioambiental, las 
dinámicas de juntanza y sostenibilidad como bandera de las ecoaldeas encarnan prin-
cipios ecologistas pertinentes y necesarios frente a la crisis, a la vez que se erigen como 
modelos a imitar. Asimismo, el contexto sociocultural actual que se ha rebelado con-
tra el colonialismo favorece la mirada y el abrazo al mundo no occidental en busca de 
menguar los efectos del Antropoceno.

Las corporalidades ecoespirituales provienen de encarnar otros sentidos alrededor de 
los consumos, el trabajo y la educación. A su vez, se encuentra que estos ejes están 
atravesados por la alimentación, en tanto aspecto que recoge decisiones de producción 
y consumo responsables y coherentes con la vida religiosa-espiritual, y cómo ello es 
susceptible de ser enseñado a otros fuera de las aldeas; se cumplen así los objetivos 
de transformación social y ambiental que fundamentan la presencia global de estas 
comunidades. Las prácticas religiosas-espirituales vaisnavas, amerindias, chamánicas 
y orientales de las que beben los actores ecoaldeanos para construir una corporalidad 
espiritual plantean una relación de lo humano con la naturaleza y el entorno que busca 
la prevalencia de la segunda, lo cual define las dinámicas de consumos, trabajo y edu-
cación en las comunidades, y se fija así lo permitido dentro de ellas.

El trabajo de campo etnográfico reveló cómo en la cotidianidad de los actores ecoaldea-
nos, principalmente residentes, prevalece la noción de entorno de acuerdo con los pos-
tulados de Ingold (2000), en clave de una antropología articulada a la fenomenología para 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

114

la comprensión de cómo se dan las interacciones entre este y los organismos —humanos 
y no humanos—. En contraposición, la noción de naturaleza se despliega en la oferta 
de turismo ecológico y bienestar de ambas aldeas como objeto que puede ser poseído 
mediante la inversión de tiempo y dinero. Este hallazgo no desdice de intenciones genui-
nas de construir otros lazos con el lugar que se habita; más bien, se trata de enunciacio-
nes ambivalentes de actores ecoaldeanos para referirse a su experiencia de lugar.

Los “saltos” entre naturaleza y entorno dan cuenta de movidas entre modernidad y pre-
modernidad, respectivamente, como característica de la vida neorrural de los habitan-
tes de Varsana y Aldeafeliz. Lo moderno se manifiesta en la separación cuerpo-mente 
propia de tecnologías del yo como el yoga y la meditación, y en general en todas aquellas 
en las que el primero deba ser objetivado para alcanzar el dominio de las emociones y 
los deseos que contrarían los intereses del colectivo; mientras que lo premoderno hace 
lo propio en la experiencia de habitar como compromiso, lo que quiebra el binomio 
naturaleza-cultura. Esto último constituye la lectura fenomenológica de esta investi-
gación antropológica.

La fenomenología aporta un horizonte integrador entre organismos humanos y no 
humanos que habitan el mundo a una mirada que desde la antropología busca situar 
las experiencias de mujeres y hombres de un amplio espectro etario y sociocultural, 
que se insertan en comunidades social, económica y ambientalmente sostenibles, las 
cuales integran una vivencia religiosa-espiritual que promueve valores en sintonía con 
el proyecto comunitario. La apuesta por la antropología fenomenológica permite la 
comprensión de lo que hacen los cuerpos de los actores implicados en experiencias 
ecoaldeanas, en tanto materialidad que se tiene y se produce en el marco de relacio-
nes de dominación y asimetrías sociales. Estas se evidencian en el hecho de que es un 
número muy reducido del total de la población el que puede atender a su dimensión 
espiritual, y abandonar la ciudad para dedicarse de lleno a transformar sus consumos y 
relaciones con lo humano y lo no humano. El ser y estar en el mundo de moradores 
permanentes y temporales, visitantes y voluntarios, supone cuerpos y corporalidades 
producidos en contextos socioculturales específicos en los que acceden a una amplia 
oferta terapéutica y espiritual. En esta el crecimiento y la trascendencia van de la mano 
de unas visiones de la naturaleza, el capitalismo y los consumos que se tramitan en la 
convivencia con otros.

Finalmente, los mundos del trabajo y la educación no son ajenos a la construcción 
ecoespiritual de los actores ecoaldeanos de Varsana y Aldeafeliz. Estas dimensiones 
se transforman en función de la experiencia de habitar el entorno, de la pertenencia a 
la comunidad, y muestran cómo desde habilidades o formaciones profesionales espe-
cíficas se puede aportar a la consolidación, expansión y permanencia del proyecto 
comunitario. El aprendizaje atraviesa estas dimensiones en tanto las prácticas 



T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

115

religiosas-espirituales, los consumos conscientes y el trabajo en sí mismo requieren 
la incorporación de discursos y prácticas consecuentes con la regeneración socioam-
biental insignia de las aldeas ecológicas, así como el olvido voluntario del mundo 
urbano, asociado a los mandatos de consumo capitalistas.

Referencias
Abram, D. (1996). Merleau-Ponty and the voice of the Earth. En D. Macauley (ed.), Minding 

nature: The philosophers of ecology (pp. 82-101). The Guildford Press.

Bizerril, J. (2015). Espiritualidades asiáticas, experiencias meditativas y subjetividades 
corporificadas: cuerpos taoístas en Brasil. En S. Citro, J. Bizerril y Y. Mennelli (coords.), 
Cuerpos y corporalidades en las culturas de las Américas (pp. 259-272). Biblos.

Blaser, M. (2019, septiembre 25). Una introducción a la antropología política del Antropoceno 
[conferencia]. Universidad de los Andes, Bogotá, Colombia.

Brombin, A. (2015). Faces of sustainability in Italian ecovillages. Food as “contact zone”. 
International Journal of Consumer Studies, 39(5), 468-477. https://doi.org/10.1111/ijcs.12225

Brombin, A. (2019). The ecovillage movement: new ways to experience nature. Environmental 
Values, 28(2), 191-210. https://doi.org/10.3197/096327119X15515267418520

Caicedo, A. (2007). Neochamanismos y modernidad. Lecturas sobre la emancipación. Nómadas, 
(26), 114-127. http://nomadas.ucentral.edu.co/index.php/inicio/23-teorias-decoloniales-en- 
america-latina-nomadas-26/300-neochamanismos-y-modernidad-lecturas-sobre-la-
emancipacion

Cano, V. A. (2015). Salud y enfermedad: los usuarios y sus trayectorias en prácticas terapéuticas 
de las medicinas complementarias y alternativas en Bogotá [tesis de maestría]. Universidad 
Pedagógica Nacional, Colombia.

Cano, V. A. (2021). Corporalidades eco-espirituales. La politización de la experiencia espiritual de 
habitar dos ecoaldeas en el centro de Colombia [tesis de doctorado]. Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social Occidente (Ciesas Occidente), México. http://
ciesas.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1015/1396

CASA Latina (Consejo de Asentamientos Sustentables de América Latina). (2022, 11 de junio). 
[Mapa de la red de organizaciones y otras redes que promueven y facilitan la conexión 
de los asentamientos sustentables en Latinoamérica]. https://ecovillage.org/region/casa/
map/ 

Clastres, P. (1974). La sociedad contra el Estado. Les Éditions de Minuit.

Csordas, T. (1994). Embodiment and experience. The existential ground of culture and self. 
Cambridge University Press.

Csordas, T. (2010). Modos somáticos de atención. En S. Citro, J. Bizerril y Y. Mennelli (coords.), 
Cuerpos y corporalidades en las culturas de las Américas (pp. 259-272). Biblos.

Escobar, A. (2000). El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lugar: ¿globalización o 
postdesarrollo? En E. Lander (comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 
sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 68-87). Clacso.

https://doi.org/10.1111/ijcs.12225
https://doi.org/10.3197/096327119X15515267418520
http://nomadas.ucentral.edu.co/index.php/inicio/23-teorias-decoloniales-en-america-latina-nomadas-26/300-neochamanismos-y-modernidad-lecturas-sobre-la-emancipacion
http://nomadas.ucentral.edu.co/index.php/inicio/23-teorias-decoloniales-en-america-latina-nomadas-26/300-neochamanismos-y-modernidad-lecturas-sobre-la-emancipacion
http://nomadas.ucentral.edu.co/index.php/inicio/23-teorias-decoloniales-en-america-latina-nomadas-26/300-neochamanismos-y-modernidad-lecturas-sobre-la-emancipacion
http://ciesas.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1015/1396
http://ciesas.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1015/1396
https://ecovillage.org/region/casa/map/
https://ecovillage.org/region/casa/map/


T  Naturaleza y Sociedad. Desafíos Medioambientales · n. º 5 · enero-abril, 2023  T

https://doi.org/10.53010/nys5.05

116

Foucault, M. (2008). La hermenéutica del sujeto. Fondo de Cultura Económica.

Hallowell, I. (1954). Culture and experience. University of Pennsylvania Press.

Haraway, D. (1999). Las promesas de los monstruos: una política regeneradora para otros 
inapropiados/bles. Política y Sociedad, 30, 121-163. https://revistas.ucm.es/index.php/
POSO/article/view/POSO9999130121A

Heidegger, M. (1995). The fundamental concepts of metaphysics: world, finitude, solitude. Indiana 
University Press.

Ingold, T. (2000). The perception of the environment. Essays on livelihood, dwelling and skill. 
Routledge.

Lipovetsky, G. (1986). La era del vacío. Ensayos sobre el individualismo posmoderno. Anagrama.

Méndez, M. (2012). El neo ruralismo como práctica configurante de dinámicas sociales 
alternativas: un estudio de caso. Revista Luna Azul, 34,113-130. https://revistasojs.ucaldas.
edu.co/index.php/lunazul/article/view/1138

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of perception. Northwestern University Press.

Moura, I. y Steil, C. (2018). Diálogos con Tim Ingold. Diferentes aportes en el ámbito de 
la antropología fenomenológica. Semiótica Ambiental, 1(39), 101-124. https://www.
topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem/article/view/529

Rojas, C. (2023). 10 formas de crear ecoaldeas con Carlos Rojas, parte 1. YouTube. https://youtu.
be/Kvw0zx8bzpo

Serratos, F. (2019). ¿Antropoceno o Capitoleceno? Revista de la Universidad de México, 120-123. 
https://www.revistadelauniversidad.mx/download/8c6a0fd7-f2bb-4166-83a3-f60959192037

Sirimarco, M. (2007). Corporalidades. Producción (y replicación) del cuerpo legítimo en el 
proceso de construcción del sujeto policial. Cuadernos de Antropología Social, (25). http://
revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4386

Turner, B. (1989). El cuerpo y la sociedad. Exploraciones en teoría social. Fondo de Cultura 
Económica.

Ulloa, A. (2004). La construcción del nativo ecológico: complejidades, paradojas y dilemas 
de la relación entre los movimientos indígenas y el ambientalismo en Colombia. Instituto 
Colombiano de Antropología e Historia.

https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/POSO9999130121A
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/POSO9999130121A
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/lunazul/article/view/1138
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/lunazul/article/view/1138
https://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem/article/view/529
https://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem/article/view/529
https://youtu.be/Kvw0zx8bzpo
https://youtu.be/Kvw0zx8bzpo
https://www.revistadelauniversidad.mx/download/8c6a0fd7-f2bb-4166-83a3-f60959192037
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4386
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4386

