
Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156
ISSN: 2215-8421

Sobre el concepto de formación

Luciana Andrade-Stanzani
Universidad de los Andes, Bogotá, Colombia (l.andrade1067@uniandes.edu.co)
ORCID ID: 0000-0002-6029-6304 

Recibido: 02 de agosto de 2022 | Aceptado: 17 de abril de 2023 | Publicado en línea: 17 de julio de 2023

DOI: http://dx.doi.org/10.18175/VyS13.1.2022.5

RESUMEN
La formación de profesores es uno de los temas fundamentales en educación. Las 
discusiones teórico-prácticas sobre el proceso formativo de los docentes están 
ampliamente documentadas en las facultades de Educación. Pese a esa tradición 
investigativa y sus hallazgos relevantes en el campo educativo, buscamos 
comprender y analizar el concepto de formación desde una perspectiva filosófica. 
Así, se realizó un estudio genealógico del concepto de formación, donde nos 
preguntamos por sus orígenes, los diferentes sentidos que ha tenido y su llegada 
al campo educativo. Concluimos que, en la actualidad, el concepto de formación 
carece de un sentido más amplio que el heredado por la racionalidad técnica.

PALABRAS CLAVE
formación, genealogía, formación de profesores.

About the concept of training

ABSTRACT
Teacher training is one of the fundamental issues in Education. Theoretical-practical 
discussions on the training process of teachers are widely documented in the 
faculties of Education. Despite this investigative tradition and its relevant findings 
in the educational field, we seek to understand and analyze the concept of training 
from a philosophical perspective. We made a genealogical study about the concept 
of training where we asked its origins, the different meanings it has had and its 
arrival in the educational field. We conclude that, currently, the concept of training 
lacks a broader meaning than the one inherited by technical rationality.

KEYWORDS
training; genealogy; teacher education. 



144 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n Introducción

La formación de profesores es un tema fundamental en el campo de la educación. 
García (1999), en su libro Formação de professores para uma mudança educativa (Formación de 
profesores para un cambio educativo), afirma la necesidad de hacer algunas consideraciones 
sobre el concepto de formación. El autor menciona, por ejemplo, que, en países como Francia e 
Italia, el concepto de formación es usado para referirse a la educación, preparación, enseñanza 
de los maestros. 

Sin embargo, García (1999) menciona que en países anglófonos se prefiere utilizar el 
término “teacher education”, o el de entrenamiento, “teacher training”. En palabras del autor, 
“hablamos, tanto en lenguaje común como técnica, de formación de profesores y creo que la 
elección de este término, y no el de educación, enseñanza o entrenamiento —para no decir 
adoctrinamiento—, no es casual”1 (García, 1999, p. 18).

El entendimiento de los orígenes y sentidos del concepto de formación tiene un papel 
importante, en la medida en que reconocemos sus intenciones y relaciones con la actividad 
formativa. Menze (1980), citado por García (1999), menciona tres tendencias contrapuestas 
en relación con el concepto de formación. La primera afirma que es imposible usar el 
concepto de formación como lenguaje técnico en educación por la tradición filosófica que le 
es subyacente. La justificativa de esta primera tendencia es la de que la formación no podría 
ser investigada, dada su dimensión metafísica. La segunda tendencia mencionada por Menze 
(1980), y citada por García (1999), afirma que el concepto de formación es múltiplo y no está 
orientado de manera específica a un campo profesional, y de ahí, la dificultad para insertarlo 
concretamente en la formación docente. La tercera y última tendencia es la que aboga por el 
uso del concepto de formación, debido a que este no es un concepto general que involucra la 
educación, pero tampoco la subordina.

 Así, observamos que el uso del concepto de formación en el campo educativo tiene una 
intención. Para entender esa relación entre el concepto de formación y el campo educativo, este 
artículo propone una genealogía del concepto que explique sus orígenes y sentidos. Reconocer el 
origen filosófico y religioso del concepto de formación puede ser importante para la comprensión 
teórico-práctica del sentido que buscamos en la formación docente desde el campo de la educación. 

Conceptualizar la formación 

Si bien el concepto de formación surge en el campo de las ciencias naturales, este puede 
ser considerado como uno de los pilares para las ciencias humanas. Según Gadamer (1999), el 
concepto entra a las ciencias humanas en el siglo XVIII a través de la idea de Bildung,2 y llega a 

1	 Cita original en portugués; traducción libre de la autora.
2	 Bildung, desde la tradición alemana, se refiere a la formación como un proceso de cultivo de uno mismo con el 

objetivo de llegar a ser lo que se es, o sea, es desarrollar lo que se lleva adentro. 



145Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156

A
rt

íc
ul

o
s 

de
 in

ve
st

ig
ac

ió
nser un valor predominante que caracteriza a las ciencias del espíritu en el siglo XIX. Esto significa 

que, a pesar de que la formación sea un tema recurrente en los discursos sobre educación, 
este concepto no es originario de este campo. Asumirlo como un concepto propio del ámbito 
educativo, y hacer sobre este una lectura superficial, nos ha llevado a una pérdida de los sentidos 
que le fueron asociados a lo largo de la historia. 

Ahora bien, como no se trata de una historia lineal, que se dio desde su formulación en 
la Antigüedad hasta llegar a la contemporaneidad, presento el concepto de formación y sus 
implicaciones históricas en tres momentos específicos. El primero, se refiere al periodo clásico 
de la tradición griega, en el cual el concepto y la práctica de la formación se hallan en la noción 
de paideia. El segundo, se encuentra en la época medieval, en la cual el concepto y la práctica 
de la formación se asocian con una experiencia mística (paideia Christi). Y, finalmente, el tercer 
y último momento, en la fase moderna,3 considera el concepto de formación como un discurso 
humanista. Siguiendo a Gadamer (1999), la formación como discurso humanista se entiende 
como que “cada individuo en particular ya está siempre de camino hacia la formación, y ya está 
siempre a punto de suspender su naturalidad, tan pronto el mundo en el cual esté creciendo sea 
formado humanamente respecto al lenguaje y la costumbre”4 (p. 51). 

Paideia: la formación como virtud (areté) en la Grecia clásica

El concepto de formación en el campo de las ciencias humanas, retomado a través del 
concepto de Bildung en el siglo XVIII, revivió una tradición que estaba presente en la Paideia 
griega. Esto porque el concepto de Bildung, símbolo del pensamiento moderno alemán, fue fruto 
de un rescate de los valores clásicos de la Grecia Antigua: un “retorno a lo griego”. Resultado 
del romanticismo alemán, este retorno se refiere a una búsqueda idealizada de la paideia clásica 
griega,5 la cual orienta a los hombres hacia la búsqueda de la virtud (areté), entendida como 
símbolo de la excelencia humana (Vilanou, 2001). 

En el contexto de la paideia helénica, la idea de formación podría definirse como un 
proceso que tiene como fin6 (telos) el cultivo de la virtud (areté), al perseguir siempre la 

3	 Es necesario mencionar que dicha división temporal es por completo arbitraria y que, si bien se presentarán 
momentos históricos claramente definidos, se es consciente de que la trayectoria del concepto no se caracterizó por 
una linealidad, de manera que elementos de un momento estaban al mismo tiempo presentes en otro. Además, con 
la palabra moderno entendemos una dimensión humanista característica del siglo XX, en términos de Gadamer (1999).

4	 De acuerdo con Hegel, ascender espiritualmente es salir de una visión pequeña local, abrirse y experimentar 
otras culturas más allá de la propia. Lo que presupone cierta negación porque la idea de formación para este 
autor es conocerse de otra forma, devenir otro a partir de la experiencia con el otro. En ese sentido, lo genuino 
de la formación es el retorno a sí mismo, de manera más generalizada. La idea de que cuando me abro al 
extraño me reconozco con él porque tenemos algo en común: la humanidad, el humanismo. Eso que tenemos 
todos y que me permite reconocerme en el otro. En el encuentro con el desconocido puedo reconocerme y 
comprenderme ampliamente. 

5	 Es importante aclarar que no hacemos referencia a la paideia clásica griega como un solo periodo relativamente 
uniforme en cuanto a las maneras en las que tomaban ideas como las de areté, paideia y filosofía.

6	 Una finalidad (telos) que debe entenderse desde la perspectiva aristotélica y no desde la teleología cristiana, como 
veremos más adelante.



146 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n excelencia. La concepción de formarse a través del cultivo de la virtud está relacionada con 
el hecho de que la humanidad no está satisfecha con lo que le fue dado por la naturaleza 
(Vilanou, 2001). 

Es importante mencionar que el ideal de educación planteado por los helénicos en la 
paideia conlleva el bien común (polis), en detrimento de los intereses individuales (Flickinger, 
2011a). Así, en la tradición griega, la noción de formación es definida como un proceso donde el 
sujeto se ocupa de su propio destino, por el camino de la excelencia, hasta alcanzar la virtud en 
nombre del bien común (Flickinger, 2011b). En ese sentido, la formación en la paideia helénica se 
caracterizaba por acciones, con el fin de cultivarse uno mismo. Aunque en este contexto existiera 
la imagen de un maestro y su discípulo, como, por ejemplo, en el caso de los sofistas; por otra 
parte, la imagen de Sócrates con sus interlocutores —en el ámbito del ejercicio mayéutico7 del 
diálogo— no sugiere la figura del maestro que impone su voluntad sobre un interlocutor, si no, 
la imagen de un interlocutor que se está formando a sí mismo al examinar su vida en comunidad 
racionalmente, es decir, al cultivarse. 

Jaeger (1995) afirma que, para una comprensión global de la noción de paideia, 
habría que tener en cuenta que la tragedia era utilizada como mecanismo de formación en 
la construcción de una imagen del individuo deseable para la polis. En otras palabras, un 
paradigma de formación hacia el cual encaminarse. Según este autor, la tragedia era para 
los griegos una fuente de identificación a partir de la cual aprendían a manejar y sentir las 
emociones, adquirir valores, tomar decisiones, es decir, a vivir en comunidad. Así, la figura del 
héroe representaba los valores griegos. Estos héroes8 obraban de manera virtuosa porque 
serían recordados en virtud de su valentía y sus valores afines. Como lo afirman Da Mota y 
Silva (2017), la formación se direccionaba hacia la construcción de un guerrero bello y bueno, 
arquetipo de lo que debía ser todo ciudadano de la polis en la época clásica griega. 

Para continuar con nuestra comprensión global de la paideia griega, es importante mencionar 
la figura de Platón y su obra la República (politeia). Según Jaeger (1995), esta es fundamentalmente 
una obra sobre la formación humana. Platón plantea, en su propuesta de paideia, una formación 
hacia la virtud en un Estado justo ideal (kaliopolis). Para Platón, es la razón del filósofo la que concibe 
qué hay que aprender y en qué orden. 

En esta búsqueda platónica de la razón, la verdad y la justicia, encontramos, como lo 
sugiere Vilanou (2001), un cambio en relación con la idea de la paideia “socrática” y “trágica”, ya 
que pasamos de una definición de la formación como un acto de descubrirse y/o conocerse a sí 
mismo, a la noción de obedecer a la razón propia del ejercicio filosófico.

Además, para Vilanou (2001), este giro propuesto por Platón permite hacer un paralelo 
entre la vida en una ciudad ideal —con sus posibles leyes— y el marco genérico de los 
preceptos religiosos, morales y jurídicos para el judaísmo. Desde esta lectura, puesto que 

7	 Jaeger (1995) explica que la formación caracterizada por la paideia griega no estaba pautada por la expresión de 
algo que se halla afuera del individuo; al contrario, la formación se trata de poder manifestar lo que está adentro. 
En este sentido, la formación es entendida como el ejercicio de despertar lo que ya existe en cada uno a través de 
la búsqueda por el camino correcto. 

8	 La formación se configura entonces en el proceso de ocuparse de sí mismo; en palabras de Fabre (2011), “hacer de 
sí una totalidad armoniosa, en esculpir su propia estatua” (p. 217).



147Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156

A
rt

íc
ul

o
s 

de
 in

ve
st

ig
ac

ió
ntanto Atenas como Jerusalén son centrales en la fundación de la cultura europea, el judaísmo 

(en paralelo con la doctrina platónica) sienta las bases para la consolidación ideológica y 
práctica del cristianismo, entre otros, a propósito de la noción de formación que hallamos en 
la paideia Christi.

No obstante, si, por un lado, la paideia griega es un concepto secular como afirma Jaeger 
(1995), la paideia Christi, por otro lado, encuentra su naturaleza y proyección en un sentido 
plenamente religioso, que no defiende la formación desde una perspectiva terrenal (como lo 
fuera la polis), sino en la geografía de un territorio místico (Vilanou, 2001). 

En este primer apartado, la revisión de los tres momentos históricos focales propone que 
el concepto de formación tuvo, primero, un sentido filosófico (en la Grecia clásica, bajo la noción 
de paideia) y luego uno religioso9 (en el judaísmo talmúdico y cabalístico), antes que un sentido 
educativo desde la óptica moderna. 

Paideia Christi: la formación como experiencia mística en el 
cristianismo medieval 

El objetivo y razón última del concepto de formación marca la diferencia entre la paideia 
griega clásica y la paideia Christi medieval. Mientras en la primera la formación tiene como 
objetivo general y razón última el conocerse a sí mismo; en la segunda, el objetivo y razón última 
es descubrir a Dios a través de la emulación de la vida y enseñanzas de Cristo. 

Según Vilanou (2001), en la paideia cristiana la formación ocurre con la ayuda de Dios. En este 
caso, la figura de Dios impone un someterse por parte de quien se está formando para alcanzar 
la redención. Y esto marca una gran diferencia en relación con la paideia clásica griega, donde el 
héroe era capaz de desafiar los designios de los dioses, por ejemplo, Odiseo. Sin embargo, en la 
tragedia griega, la redención humana se encuentra en la aceptación del destino, antes que en el 
sometimiento a la voluntad de los dioses. 

Para Vilanou (2001), el concepto de formación en la paideia cristiana se manifiesta como 
una experiencia mística (de la comunión con Dios y con Cristo), donde la pedagogía pasa a ser una 
mistagogía, una experiencia mística que ocurre en el marco de una vida espiritual que consiste 
en reencontrarse con la imagen perdida de Dios. Una imagen10 perdida que llevamos dentro. 
Esto explica el calificativo de paideia cristiana, puesto que se mantiene una suerte de dimensión 
mayéutica, esta vez con nuestro interior, en el proceso de formación del individuo en el camino 
de su experiencia de Dios. 

9	 La dimensión religiosa de la concepción de formación alude, en primer lugar, a su vínculo con el judaísmo, en 
términos de Vilanou (2001).

10	 Nótese que en el concepto de Bildung, tenemos el término Bild que significa imagen (Santamaría, 2010). En esta 
tradición cristiana, el concepto de formación obedece a la búsqueda de esta imagen; según Santamaría (2010), 
“los cristianos pueden recuperar la imagen originaria de Dios siguiendo a Jesucristo” (p. 50). De manera que 
formarse es transformarse en la imagen de Dios, y el camino para eso es seguir a Jesucristo. Se trata entonces 
de una entrega personal a Dios.



148 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n Según Santamaría (2010), esta posibilidad de formarse con la imagen de Dios es en esencia 
mística. El concepto de formación a partir de esta tradición mística predica que existe una imagen, 
un paradigma, un arquetipo para seguir. Dentro de esta lógica mística, alcanzar la revelación de la 
imagen que está en mí implica necesariamente seguir las enseñanzas de Jesucristo. 

Lo anterior se aprecia a propósito de la concepción del artista y su relación con el 
arte en el Medioevo. El artista, considerado el genio capaz de sentir la plenitud del arte, 
es aquel que puede exteriorizar lo que lleva por dentro (a Dios), y que esto sea visible para 
los otros. Cada persona tiene la potencialidad de ser artista; sin embargo, no todos logran 
serlo, porque el único capaz de hacer transitar su imagen perdida de Dios, de su interior al 
exterior, es “el genio artista como sujeto de la creación” (Santamaría, 2010, p. 56). Por esta 
razón, necesitamos a los artistas, para así fomentar nuestra formación: al ser capaces de 
conectarnos con esta imagen perdida de Dios. 

Entonces, la dimensión artística es parte imprescindible del concepto de formación en esta 
lógica mística. Santamaría (2010) describe el proceso de creación de la siguiente manera: 

[…] el proceso de creación de una obra de arte es explicado por medio de un complejo 
intercambio dialéctico entre el interior y el exterior del sujeto, de manera que en un 
momento determinado se produce una especie de revelación, la expresión de una luz 
interior, la cual, debidamente proyectada al exterior, permite al artista concluir una obra 
inacabada. (p. 59) 

Sin embargo, esta luz interior no es exclusiva de este, pues lo que el receptor de la 
obra de arte logra alcanzar cuando descifra la obra del artista no es más que su propia luz 
interna. Nos encontramos con dos momentos importantes: el de la creación por parte del 
genio artista y el de recepción por parte del espectador. El creador está abierto a lo que 
llega desde su luz interior y que puede ser plasmado en la obra, mientras que el receptor 
también está abierto a recibir esa luz interior que ha quedado plasmada en la obra y que 
puede ser captada. Lo más significativo es que el receptor logra captar esta luz porque ya no 
le pertenece al autor, la luz ya es propia de la obra y puede llegar al receptor;11 al final, la obra 
hace parte de uno mismo (Santamaría, 2010).

Así, la paideia cristiana predica que la formación ocurre a través del encuentro místico 
con Dios. Se trata de la búsqueda y creación de la imagen perdida de Dios que llevamos en 
nosotros mismos. En este proceso de formación, la creación se hace necesaria, así como la 
emulación de la figura del genio artista: como quien es capaz de hacer exterior lo que lleva en 
el interior. Es importante comprender que la dimensión estética y artística en este contexto 
se circunscribe a temas religiosos. Y que el genio artista, así como su obra, se insertan 
necesariamente en esta configuración. 

11	 Como afirma Wackenroder, citado por Santamaría (2010), “ellas (las obras de magníficos artistas) no están allí 
para que el ojo las mire, sino para que uno entre en ellas con corazón afable, y en ellas viva y respire” (p. 60). 



149Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156

A
rt

íc
ul

o
s 

de
 in

ve
st

ig
ac

ió
nBildung: formación como experiencia de llegar a ser lo que se es 

El concepto de formación, como se entiende en la modernidad, se consolida en el siglo 
XVIII. Según Santamaría (2010), a partir de la segunda mitad del siglo XVIII, el término Bildung se 
concibió de forma secularizada, donde su aplicación se extrapoló a otros campos del saber, como 
la antropología, la estética y la educación. Venegas Renauld (2004) refuerza lo anterior al afirmar 
que el uso de la palabra formación se presenta como fundamental para el entendimiento de la 
historia intelectual del siglo XVIII. Por otra parte, para Gadamer (1999), el concepto de formación 
es por excelencia la esencia constituyente del pensamiento del siglo XVIII porque nos permite 
sentir en profundidad un cambio espiritual: como la asunción del espíritu, en donde la experiencia 
del camino es más importante que el final de este. 

Afirma Gadamer (1999) que el origen del concepto está vinculado a la naturaleza, en 
términos de formación natural (orográfica), y que después será un concepto vinculado a la cultura. 
Desde la lectura del hermeneuta, la palabra Bildung prevalece frente a formación, en virtud del 
sentido de imagen que contiene, porque siempre existe una imagen para formarse, siempre se 
emula un paradigma. No se trata de una cuestión sobre tener disposiciones y capacidades para 
formarse. Más bien, la imagen atrae las disposiciones y las capacidades como referente hacia 
el cual desarrollar la formación. La imagen incluso puede estar vacía, pero cumple una función 
(Gadamer, 1999). De esta forma, el concepto de Bildung trae consigo una dimensión semántica 
que denota formación, imagen y cultura.

Enfatiza Gadamer (1999) que Hegel fue el filósofo que desarrolló el concepto con más 
agudeza porque vio que la formación es condición para la existencia de la filosofía. Además, 
agrega Gadamer (1999) que no solo es condición para la filosofía, sino para las ciencias del 
espíritu (entiéndase hoy como las ciencias humanas). Según Hegel, citado por Gadamer 
(1999), la esencia formal de la formación es su generalidad. La generalidad es la racionalidad 
humana en su totalidad, y por eso, incorpora la formación teórica y práctica, sin beneficiar a 
ninguna. La formación implica entonces una búsqueda de la generalidad, en sacrificio de la 
particularidad. Hegel plantea que la generalidad solo puede ser alcanzada como fruto de un 
proceso de autoconciencia verdaderamente libre, y argumenta que el trabajo acaba siendo 
parte de ese proceso.

Con respecto a la formación práctica, esta es resultado de atribuirse una generalidad; 
la generalidad, en términos de Hegel, es acá entendida como el ascenso del espíritu, es decir, 
ascender a cierta generalidad significa salir de la explicación inmediata; esta posibilidad de 
ampliar aquello con lo cual llegamos es en sí el ejercicio formativo. Esto porque, al salir al 
encuentro con el otro, en esta experiencia, reconozco lo que también me es propio y que hace 
parte de la humanidad. En ese orden de ideas, la profesión es en cierta medida un encuentro 
con actividades que no se asumirían para fines particulares y sí generales. Eso quiere decir que, 
para Hegel, citado por Gadamer (1999), la formación práctica encuentra en la profesión su 
ascenso a la generalidad. 

Sobre la formación teórica, Gadamer (1999) plantea que es un proceso de enajenación, 
es decir, se trata de un ejercicio de salirse de uno mismo para experimentar otras cosas, 



150 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n otros puntos de vista, y retornar, pero distinto de cuando se salió. La formación práctica es 
importante, pero, al contar apenas con esta, se tiende a la estrechez porque solo se repite la 
práctica; en cambio, la formación teórica rompe con eso y promueve la salida para el retorno 
posterior (Gadamer, 1999).

La formación se entiende como un proceso en el cual el sujeto sale de sí, al encuentro 
del otro, para volver a encontrarse consigo mismo, pero ahora ascendido a su naturaleza, a su 
generalidad. En palabras de Fabre (2011): “la experiencia revela un devenir sí mismo de lo otro, 
y un devenir otro de lo mismo” (pp. 217-218). En ese sentido, Gadamer (1999) sostiene que para 
Hegel la formación es un proceso de enajenación y apropiación. Según Fabre (2011): “el espíritu no 
puede realizarse, pues, más que saliendo de sí, alienándose en sus obras: hay que experimentarse 
y perderse para reencontrarse” (p. 217). 

Aunque Gadamer (1999) parta de los planteamientos de Hegel sobre la generalidad del 
espíritu con respecto al concepto de formación, el autor le hace una crítica con respecto a la 
existencia de un espíritu absoluto. Esto porque, según Gadamer (1999), si el espíritu fuera 
absoluto, implicaría que la formación acaba, lo que para el autor sería un equívoco. 

Además de la enajenación y apropiación, Gadamer (1999) plantea que existen dos 
conceptos importantes para la formación: el tacto y la memoria. Sobre el tacto, se refiere a una 
sensibilidad ética y estética para captar la generalidad, es tener una capacidad de comprender, 
tener un sentido de oportunidad, estar abierto al encuentro con el otro; en últimas, es tener 
sensibilidad para la formación y hacia esta. Con respecto a la memoria, afirma el autor que esta 
es un rasgo fundamental de la humanidad, por ser limitada históricamente, ya que poder retener, 
olvidar y volver a acordar hacen parte de la historia y de la formación del hombre. En ese sentido, 
la memoria también se forma, es decir, la memoria tiene que ser formada porque es posible elegir 
qué recordar; uno también forma su memoria.

Para Gadamer (1999), olvidar y recordar también son procesos importantes en la formación 
porque al olvidar tenemos la capacidad de renovar nuestra mirada. Volver a ver el fenómeno, 
pero desde otra perspectiva; este proceso de volver a lo que ya se sabía alcanzando una mayor 
generalidad es condición necesaria para la formación. 

Por otro lado, Fabre (2011) menciona que el concepto de Bildung no comporta un único 
sentido de ideal educativo, sino que también sirvió de inspiración para las novelas alemanas 
del siglo XVIII. La Bildungsroman retrata la experiencia de formación. El autor plantea que en 
la epopeya hay la figura de un héroe que está en la búsqueda de sí mismo en el mundo. En 
cambio, en la Bildungsroman encontramos la narrativa de la formación de un carácter. El héroe 
es un personaje simple y común que está abierto a todas las ocasiones y experiencias posibles 
de aprendizaje. El héroe en la novela de formación busca entender quién es o en qué puede 
convertirse; se trata de un personaje que está en constante búsqueda. Fabre (2011) relaciona 
esta búsqueda del héroe de la novela de formación con la experiencia de un viaje: “la aventura, 
además, es jalonada por una serie de desilusiones: progresa a costa de desgarramientos y 
decepciones, lo que constituye todo el viaje” (p. 220).

Para Fabre (2011), la novela de formación representa una búsqueda individual por el 
sentido de la vida a través de la experiencia, y es importante recordar que este héroe actúa junto 



151Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156

A
rt

íc
ul

o
s 

de
 in

ve
st

ig
ac

ió
ncon otros en la sociedad. Hablamos de una búsqueda interna que se desarrolla en un mundo 

externo, con el otro. El mismo autor sostiene que en la novela de formación la comunidad es 
más bien vista como “un ajuste mutuo y una costumbre recíproca entre individuos solidarios” 
(Fabre, 2011, p. 220). Según el autor, la Fenomenología del espíritu de Hegel se caracteriza como 
la Bildungsroman de la cultura filosófica, por ser una propuesta de desarrollo de la conciencia 
alcanzado a través de la experiencia. 

Es por eso que el autor plantea que la narrativa es la única forma posible de entender esta 
búsqueda de sí mismo, en palabras del autor: “los románticos alemanes teorizaron la vida como 
una novela y la novela como una vida bajo forma de libro. Solo la forma narrativa puede llevar a 
la inteligibilidad esta aventura de la conciencia de sí” (Fabre, 2011, p. 224). Entendemos así que la 
experiencia debe volverse necesariamente narración para que exista la formación. Dicho de otro 
modo, la formación es un proceso que también se da a través del lenguaje, por el acto de hablar 
sobre la misma acción formativa. 

Para una comprensión holística de la Bildung, debemos comprender lo que ha tomado 
primordialmente de la paideia griega clásica, en su anhelo por lo clásico. En primer lugar, el 
descubrirse a sí mismo a través del autoexamen socrático y el cuidado de sí (epimeleia) en el 
marco de la polis y su bienestar. En segundo lugar, una dimensión de alteridad, relación con el 
otro, presente en la mayéutica socrática y en el diálogo socrático: ambos como un formarse a sí 
mismo en relación con el otro. 

Para una comprensión global de la Bildung, debemos también retornar a su relación con la 
paideia Christi. Sobre el concepto de Bildung, Santamaría (2010) nos recuerda que es:

[…)] un proceso interior de reencuentro de la imago; que incluye la naturaleza exterior y 
también ocurre en Dios; que tiene al genio artista y a su intérprete como punto principal; y 
que se centra en la creación de obras con un sentido simbólico a desvelar. (p. 72)

Lo anterior, puesto que el término Bildung, como hemos visto, es esencialmente imagen. 
Y la paideia Christi es una recuperación de la imagen perdida de Dios. “Y fue precisamente para 
designar ese proceso de recuperación de la imagen originaria, que Eckhart empleó la palabra 
Bildung” (Santamaría, 2010, p. 51). Lo que llama la atención es que, a pesar de que la formación 
dependa del encuentro con el otro,12 se trata de recuperar algo que está adentro de cada uno. 
Según Eckhart, la semilla de lo que hay que devenir ya está puesta en el alma, cada persona 
lleva la imagen adentro (Santamaría, 2010). La comprensión de formación es entonces el acto de 
cultivar esta semilla, y, en ese sentido, la palabra Bildung recobra su significación de cultura, ya 
que esta hace un paralelo con la idea de cultivar (hacer crecer esta semilla). 

Si, por un lado, la imagen que está depositada en mí necesita ser revelada, por otro lado, 
esta no está completa. Se hace necesaria la imaginación para crearla. Eso también quiere decir 
que el referente no está explícito. Es decir, la formación supone imaginación para crear lo que 

12	 Como lo define Fabre (2011): “la Bildung designará entonces, progresivamente, el proceso temporal e histórico por 
el que un individuo, un pueblo, una nación, pero también una obra de arte, adquieren una forma” (p. 217). 



152 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n no existe y no plegarse a lo ya existente. En este aspecto místico, la formación se ocupa de lo no 
realizado, de la creación de lo que falta por ser establecido. Dicho de otro modo, la formación se 
encarga de crear una obra que no ha sido concluida (Santamaría, 2010). Según Santamaría (2010), 
el hecho de no existir un referente explícito y la necesidad de creación convocan a la figura del 
artista para ser el portaestandarte de la Bildung. 

Así, con el proceso de secularización, el concepto de formación llega a otras áreas de conocimiento, 
como es el caso de la educación, y es considerado el pensamiento más importante del siglo XVIII. 
La imagen es reconocida como parte importante del concepto; sin embargo, la imagen en este 
contexto no se trata de un referente místico, es la propia humanidad. Existe así la representación de 
la formación como un proceso de salir de sí hacia el encuentro con el otro para volver a sí mismo de 
manera distinta. Es un ejercicio de enajenación y apropiación a través de experiencias con un medio 
exterior diverso y social. La Bildungsroman (novela de formación) se constituye como la narrativa de 
representación de esta búsqueda de sí mismo a través de la experiencia de la apertura hacia el otro. 
La narrativa se constituye, así, como la forma de plasmar dicha experiencia y explicar este proceso de 
autoconciencia, que viene a ser el resultado de la formación. 

Implicaciones del uso del concepto de formación 

Según lo discutido anteriormente, es posible afirmar que el concepto de formación entendido 
a partir de los conceptos de paideia y Bildung es el resultado de construir una imagen a partir del 
encuentro con el otro. A propósito de la imagen: en la paideia clásica se encuentran la figura del 
héroe trágico y la búsqueda de la virtud; en la paideia cristiana, la imagen de Dios, y en la Bildung, la 
imagen de la humanidad. Es posible afirmar que el concepto y práctica de formación es un proceso 
de construir un sentido a través de la persecución de una imagen paradigmática. 

Sin embargo, actualmente13 parece ser que no existe una clara figura de referencia, una 
imagen para seguir. Flickinger (2011b) argumenta que la formación actual se preocupa por el 
acatamiento de expectativas advenidas del mercado de trabajo:

El sistema de formación [actual] jamás toma las alternativas culturales, y sus prácticas vividas 
por fuera de los espacios institucionalmente organizados, como señales de contestación de 
la “normalidad social”. De hecho, la pedagogía moderna da poca importancia a las actividades 
subculturales que se practican hoy en todas las capas sociales, y de todas las edades.14 (pp. 163-164) 

De esta forma, la representación del concepto y la práctica de formación hoy tiende a 
promover experiencias con el fin de atender a la profesionalización del educando para insertarlo 
en el mercado de trabajo. Todo esto obedece a las lógicas de mercado y no tiene como finalidad 

13	 Para efectos de nuestra exposición, deberá entenderse que por “actualidad” nos referimos al estado 
“contemporáneo”, denotado como “tradicional”, de la formación de profesores en la relación de la universidad 
que educa a profesionales en la educación.

14	 Cita original en portugués, traducción libre de la autora.



153Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156

A
rt

íc
ul

o
s 

de
 in

ve
st

ig
ac

ió
nexplorar las potencialidades de los educandos,15 sino que la formación se constituye como un 

discurso de caminos predefinidos, sin algún tipo de cuestionamiento (Flickinger, 2011b). 

Es interesante notar que, en los tres momentos enmarcados en este artículo, la formación 
se presenta como un concepto amplio, en el cual cabe pensar en la comunidad, en la virtud, en 
la excelencia de las capacidades, entre otros aspectos, como la cultura y el arte. Sin embargo, 
el concepto de formación se ve hoy en día impregnado de la epistemología de la “racionalidad 
técnica”. Schön (1987) tilda de “racionalidad técnica” a una visión epistemológica que piensa 
la competencia profesional como la aplicación del conocimiento privilegiado a los problemas 
instrumentales de la práctica. Según el autor, la racionalidad técnica es una herencia del positivismo 
(la ciencia como sistema hipotético-deductivo), y, como tal, afirma que el conocimiento práctico 
es una construcción fruto de la relación entre medios y fines. A partir de esta lógica emerge la 
división entre la universidad y la profesión docente. En esta división, el papel de la universidad es 
ofrecer soluciones a los problemas de orden práctico de la profesión. 

De esta manera, para Schön (1987), las universidades terminan siendo las únicas fuentes de 
investigación que proveen a las profesiones de un nuevo conocimiento científico que deberá ser 
probado y aplicado. Schön (1987) también afirma que esta división entre universidad y profesión 
provoca una jerarquía, donde los responsables (universidades) de elaborar nuevas teorías gozan 
de un prestigio social superior frente a los que son responsables de aplicarlas (profesionales). 

No obstante, Schön (1987) asevera que la formación de profesionales para las exigencias 
de la práctica por medio de estos currículos positivistas está en crisis. La crisis se presenta de 
dos formas: en primer lugar, una asociada al conocimiento de los profesionales, y, en segundo 
lugar, a una formación. Sobre, la primera, el conocimiento, el autor afirma que las zonas de las 
prácticas son indeterminadas, en el sentido de que la práctica es posterior a la “obtención de 
conocimiento”, y, por eso, no pueden ser tratadas como un problema de orden instrumental 
que se resuelva con la aplicación de reglas provenientes del conocimiento teórico. Sobre la 
segunda, la formación, no puede basarse en un currículo que no forme a los profesionales para 
la práctica. El autor afirma que: 

[…] en los últimos años ha aumentado la sospecha de que los investigadores, que se 
supone proveen a las escuelas profesionales de un conocimiento útil, tienen menos 
y menos qué decir sobre aquello que los prácticos encuentran útil. Los profesores se 
quejan de que los psicólogos cognitivos tienen poco que enseñarles sobre cuestiones de 
utilidad práctica. (Schön, 1987, p. 23) 

En esa búsqueda por superar el modelo tradicional de formación, encontramos en la 
reflexión —entendida como la oportunidad de revisitar los acontecimientos de la práctica y 
pensarla— un primer pilar para la concepción de un renovado rol del profesor en su continuo 
proceso de formación. Habría, entonces, que revisitar el quehacer docente, la identidad del 
profesional y la relación entre teoría y práctica, en el marco de las acciones del profesor. Esto 

15	 Según Vilanou (2001), la formación, entendida a partir de una lógica técnico-racional de tradición positivista, 
pervirtió el concepto de Bildung.



154 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n es imprescindible para el hallazgo de un nuevo sentido, teorización, práctica y apropiación de la 
formación. Asimismo, se hace indispensable un proceso de reflexión sobre la acción que debería 
ser crítica, porque debe cuestionar las hipótesis del conocimiento previo y también reestructurar 
las acciones inherentes a este saber.

Esa reflexión sobre la acción debe tener en cuenta un componente contextual que 
orienta las acciones inmediatas del profesor en su práctica, pero también puede orientar 
futuras prácticas que los profesores consideren similares (Schön, 1987). A su vez, tal reflexión, 
que resulta en sí misma una práctica, debe albergar una metarreflexión; en otras palabras, hay 
que reflexionar sobre la acción realizada. Así, tenemos dos niveles de reflexión que tienen la 
función de orientar al profesional en la construcción de su forma de entender lo que ocurre en 
la práctica. En este sentido (Schön, 1987), sostiene que la formación para la práctica reflexiva 
está configurada a partir de un conocimiento en la acción, una reflexión en la acción y una 
reflexión sobre la reflexión en la acción. 

La reflexión es fundamental para el proceso de formación porque permite que el profesor 
piense su acción a través de un proceso investigativo sobre sí mismo, que tiene como objetivo 
mejorar sus formas de enseñar. Así, esta dimensión reflexiva permite concebir al profesor 
como un sujeto, antes que un objeto, de la acción pedagógica, lo cual contribuye a entenderlo 
globalmente en su constitución técnica, personal y profesional (Cunha, 2013). 

Para Zeichner y Liston (1996), esta perspectiva reflexiva permite que los profesores 
critiquen y/o desarrollen sus propias teorías prácticas, ya sea de manera individual o colectiva. 
Ese proceso de desarrollo ocurre a partir de sus acciones en la práctica docente, considerando los 
aspectos contextuales de esas experiencias. Además, es fundamental que ese proceso, a pesar de 
que sea individual, implique la posibilidad de intervenir en contextos colectivos. Si los profesores 
se aíslan en la reflexión (sin dialogar con sus “pares”) sobre sus problemas prácticos relativos al 
aula de clases, no alcanzan a salir de la dimensión particular e inmediata de las prácticas, lo cual, 
por supuesto, impide una ampliación y potencialización de otras posibilidades en su quehacer. 

Así, la práctica docente puede generar conocimiento, siempre y cuando los profesores se 
apropien de ejercicios reflexivos y estén dispuestos a dialogar con los problemas que puedan 
emerger de estas prácticas. Este componente reflexivo en la formación de profesores se presenta 
como un posible paradigma que se resiste a la racionalidad técnica, sobre todo porque reconoce 
que el trabajo del profesor es complejo, que está siempre condicionado al contexto y que el 
profesor es un sujeto capaz de producir saberes. Sin embargo, entender esta dimensión reflexiva 
como una visión simplemente pragmática de la formación puede relegar la teoría a un papel 
subalterno. Por eso, es fundamental reconciliar el ejercicio reflexivo con la teoría como posibilidad 
de formación de profesores. Desde esta postura, el profesor actúa como investigador, a través 
de la reflexión sobre su práctica, sobre sí mismo y sobre la teoría en contexto. 

Ahora, sin tener claridad sobre qué imagen debemos perseguir en el ejercicio de formar los 
docentes, es decir, definir qué perseguimos como camino al formar un docente que tiene tanto 
los conceptos teóricos necesarios para la docencia, así como sus interrelaciones con la práctica 
pedagógica, enfrentaremos una crisis en el propio ejercicio formativo. Es preciso reconocer que 
existe formación por fuera de los programas de licenciatura en las universidades y buscar no 



155Voces y Silencios: Revista Latinoamericana de Educación, Vol. 13, No. 1, 143-156

A
rt

íc
ul

o
s 

de
 in

ve
st

ig
ac

ió
nsolo la empleabilidad en la formación de los futuros docentes, sino reflexionar sobre el aporte y 

el papel del profesor en la sociedad como un todo; al final, ¿para qué formamos los maestros?, 
¿qué imagen deben perseguir los futuros profesores? Ya sabemos que solo la imagen de la 
empleabilidad no es suficiente para reconocer los valores y anhelos de la educación. 

Así, se hace necesario (re)pensar la formación de una manera más abarcadora para trasponer 
la racionalidad técnica e instrumental,16 así como sus definiciones de instituciones consideradas 
las únicas legítimas y monopolios del saber. Hay formación por fuera de las instituciones de 
enseñanza superior, y el diálogo con los centros de práctica pedagógica es fundamental para la 
construcción de sentido en la formación de profesores. 

De este modo, este breve ejercicio genealógico sobre el concepto de formación nos ha traído 
a una encrucijada en la época contemporánea: o construimos un sentido y le damos contenido a la 
palabra formación o tenemos que conformarnos con que no hay ningún sentido en formarse.

Conclusiones 

La intención de traer a la discusión este concepto fue reflexionar comprensivamente sobre 
el origen, identificar y entender las tensiones emergentes en dicho análisis y argumentar que, a 
pesar de la estrecha relación entre los discursos y prácticas formativas actuales, la formación puede 
ser entendida como un proceso complejo y amplio que escapa a limitaciones institucionales e 
instrumentales. Por ejemplo: solo está formado quien es legitimado por un diploma universitario, 
antes que por un proceso de formación. 

En conclusión, se reconoce que el concepto de formación está permeado por las ideas de 
búsqueda, cultivo de acciones para alcanzar la virtud, ocuparse de su propio destino, construir 
una imagen, un paradigma, con un receptor que auxilia exteriorizar lo que se lleva adentro, 
alcanzar una generalidad para salir de la particularidad a partir de un proceso de enajenación 
y apropiación. Considerar estos aspectos en las prácticas formativas es fundamental para la 
construcción de profesionales capaces de construir puentes de intersección entre teorías y 
prácticas educativas locales. 

Referencias

Cunha, M. I. da. (2013). O tema da formação de professores: Trajetórias e tendências do campo na pesquisa 
e na ação. Educação e Pesquisa, 39 (3), 609-626. https://doi.org/10.1590/S1517-97022013005000014

Da Mota, F. A. B. & Silva, H. A. (2017). Aspectos da formação humana: Paidéia, bildung e geofilosofia da 
educação. EccoS Revista Científica, 53-68.

16	 Como afirma Honoré (1980): “pertenece hoy día al que actúa en el campo de la formación, luchar contra las presiones 
que tienden a reducirla a algunas técnicas fácilmente asimilables y consumibles de manipulación, de facilitación, de 
iniciación, de adoctrinamiento u ocio, y contribuir, por su conocimiento, a su reconocimiento” (p. 10). 



156 L. Andrade-Stanzani
A

rt
íc

ul
o

s 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n Fabre, M. (2011). Experiencia y formación: La Bildung. Revista Educación y Pedagogía, 23 (59), 215-225.
Flickinger, H.-G. (2011a). Autonomia e reconhecimento: Dois conceitos-chave na formação. Educação & 

Sociedade Revista de Ciência Da Educação, 34, 7-12.
Flickinger, H.-G. (2011b). Herança e futuro do conceito de formação (Bildung). Educação & Sociedade Revista 

de Ciência Da Educação, 32, 151-167.
Freire, P. (2010). Cartas a quien pretende enseñar. Buenos Aires: Siglo XXI.
Gadamer, H.-G. (1999). Verdade e método: Traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. Petrópolis: 

Editora Vozes.
García, C. M. (1999). Formação de professores para uma mudança educativa. Porto: Porto Editora.
Honoré, B. (1980). Para una teoría de la formación: Dinámica de la formatividad. Madrid: Narcea Madrid.
Jaeger, W. W. (1995). Paidéia: A formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes.
Martínez, M. C., Calvo, G., Martínez Boom, A., Soler, C. & Prada, M. (2015). Pensar la formación de maestros 

hoy: Una propuesta desde la experiencia pedagógica. Bogotá: Instituto para la Investigación Educativa 
y el Desarrollo Pedagógico (IDEP). http://www.idep.edu.co/sites/default/files/PDF 

Santamaría, C. R. (2010). El pensamiento de la Bildung: De la mística medieval a Philipp Otto Runge. 
Convivium, 49-72.

Schön, D. A. (1987). La formación de profesionales reflexivos. Hacia un nuevo diseño de la enseñanza y el 
aprendizaje en las profesiones. Barcelona: Paidós.

Venegas Renauld, M. E. (2004). El concepto pedagógico “formación” en el universo semántico de la 
educación. Revista Educación, 28, 13-28.

Vilanou, C. (2001). De la Paideia a la Bildung: Hacia una pedagogía hermenéutica. Revista Portuguesa de 
Educação, 14 (2).

Zeichner, K. & Liston, D. (1996). Reflective teaching: An introduction. Nueva York: Routledge.


